
1/4

Saviello, Alberto: Imaginationen des Islam. Bildliche Darstellungen des Propheten
Mohammed im westeuropäischen Buchdruck bis ins 19. Jahrhundert, De Gruyter
2015
ISBN-13: 978-3-11-031162-4, 416 S., EUR 79,95

Rezensiert von: Nicolai Kölmel, Universität Basel

In den vergangenen Jahren hat sich die historische und kunsthistorische Forschung vermehrt mit
dem Blick europäischer Länder auf andere Kulturräume und Religionen auseinandergesetzt. Wie
wurden Kulturen, Religionen, Bild- und Vorstellungswelten, die sich von der eigenen unterschieden,
wahrgenommen? Wie wurden diese Unterschiede bewertet, wie wurde versucht, diese zu verste-
hen und welche Bilder wurden gefunden, um Differenzen und Gemeinsamkeiten auszudrücken?
Nicht zuletzt steht dabei immer die Frage im Raum, was diese Bilder über die Gesellschaften, die
sie hervorbrachten, aussagen.

In seiner 2011 in München angenommenen, und jetzt bei de Gruyter in Berlin erschienen kunsthis-
torischen Dissertation untersucht Alberto Saviello westeuropäische Bilder des Islam vom späten
15. bis ins 19. Jahrhundert. Beginnend mit dem frühen Buchdruck erstreckt sich der Untersu-
chungszeitraum über  Frühe Neuzeit  und Aufklärung bis zu Romantik  und Kolonialismus.  Die
Arbeit umspannt damit mehr als 400 Jahre. Um diese lange Zeitspanne zu bewältigen, fokussiert
die  Studie in  ihrer  Materialauswahl  auf  Darstellungen des Propheten Mohammed,  wie sie  in
gedruckten Koranübersetzungen und Lebensbeschreibungen des Propheten publiziert wurden.

Zwar werden auch die verschiedenen Texte der Koranübersetzungen und Lebenserzählungen
ihrem Inhalt und ihren Vorlagen nach diskutiert, doch liegt das Hauptaugenmerk des Autors – wie
von einer kunsthistorischen Arbeit zu erwarten – vor allem auf den Bildern. Diese werden in der
klar strukturierten Studie im Verhältnis zum Inhalt der Schriften detailliert analysiert und auf ihre
Funktionen im Kontext der Bücher hin befragt. Erklärtes Ziel ist es nachzuzeichnen, wie sich mit
dem Wandel der Bildauffassungen über die Jahrhunderte hinweg, auch die Darstellungen Moham-
meds und die Auffassung des Islam änderten. Mittels der visuellen Repräsentationen des Prophe-
ten soll er- und geklärt werden, welche gesellschaftlichen Fragen anhand dieser meist negativ kon-
notierten Figur jeweils verhandelt wurden und welche Einstellung dem Islam gegenüber sie vermit-
telten.

Den Bildern Mohammeds in Koranübersetzungen und Propheten-Viten komme – so die Grundhy-
pothese – dabei eine allgemeingültige Aussagekraft über das Islambild der christlich-europäi-
schen Gesellschaft zu. Diese Auswahl des Quellenmaterials wird doppelt begründet: einmal mit
dem exemplarischen Charakter, den der islamische Prophet in der westlichen Sicht des Islams
besessen habe, und zum anderen mit der Wirkmächtigkeit der besprochenen Texte und Bilder. Da
im europäischen Islambild Mohammed über Jahrhunderte hinweg als Personifikation des Islam
aufgefasst worden sei – so die erste der Auswahl des Quellenmaterials zu Grunde liegende Prä-
misse – könne die Darstellung des Propheten als paradigmatisch für die europäische Wahrneh-



ArtHist.net

2/4

mung der Eigen- und Besonderheiten der muslimischen Religion gelten. Daneben hätten – so die
zweite Prämisse – Koranübersetzungen und Propheten-Viten das verfügbare Wissen über den
Islam in Büchern einem breiten Publikum aufbereitet und langwirksam zur Verfügung gestellt und
so das Islambild weit nachhaltiger geprägt, als beispielsweise die kurzlebigeren Flugblätter. Diese
optimistische Annahme über die gesamtgesellschaftliche Aussagekraft und Wirkmächtigkeit der
Mohammed-Darstellungen ließe sich sicher kontrovers diskutieren.

So wird in der Studie beispielsweise für das 16. Jahrhundert gezeigt, wie im Zuge der Expansion
des osmanischen Reiches Mohammed zunehmend in türkischen Gewändern dargestellt und so
als Prophet der Türken inszeniert wurde. Die umgekehrte Frage aber – ob Begegnungen und kultu-
reller Austausch mit dem osmanischen Reich und dessen Darstellung nicht auch auf das Islam-
bild durchgeschlagen und dieses auf andere Weise beeinflusst und geformt haben könnte, als
dies in den Darstellungen Mohammeds zum Ausdruck kommt – wird nicht gestellt. Dabei wäre
eine Gegenüberstellung der eher religionstheoretisch beeinflussten Repräsentationen des islami-
schen Propheten mit der Wahrnehmung religiöser Praxen, wie sie etwa in den zahlreichen Reisebe-
richten des 16. Jahrhunderts zum Ausdruck kommt, sicher aufschlussreich gewesen.

Zumindest  aber  hätte  man  sich  hier  eine  detailliertere  Reflexion  über  die  Quellenauswahl
gewünscht, als sie auf den nur knapp dreizehn Seiten der Einleitung erfolgt, die daneben noch die
Aufgabe übernimmt, in Thematik und Fragestellung einzuführen und einen kurzen Überblick über
die bisherige Forschung zu bieten. Hinter der selbstgestellten Aufgabe, den „spezifischen Beitrag
und die Funktion der Bilder in den Diskursen über den Islam“ (14) zu erörtern, bleibt die Arbeit
jedenfalls bisweilen zurück.

Die Stärke der Arbeit liegt aber ohnehin weit weniger in methodischen Reflexionen oder in Fragen
der Bildrezeption, als vielmehr in einer klar strukturierten, chronologisch geordneten Aufbereitung
des Bildmaterials sowie in den scharfsinnigen Bildanalysen, die zudem oft in Fragen der Medienre-
flexion übergehen oder in  kenntnisreichen Analysen des zeitgenössischen Bildverständnisses
münden; wie etwa in der pointierten Deutung des Titelblattes von Andrea Arrivabenes 1547 in
Venedig verlegtem „L’Alcorano di Macometto“. (65-80)

Inhaltlich gehen die fünf Kapitel des Buches, die sich chronologisch etwa je einem Jahrhundert
widmen, auf Vorbilder und Ikonographien der Graphiken ein, untersuchen die Text-Bildbezüge und
bemühen sich um eine Einordnung der Bilder in ihre jeweiligen historischen Zusammenhänge. Der
rund dreihundert Seiten starke Haupttext wird zudem abgerundet durch einen umfangreichen
Katalog der sämtliche Mohammed-Darstellungen aus gedruckten Koranübersetzungen und eine
Sammlung der gesichteten Propheten-Biographien umfasst.

Das erste Kapitel stellt Visualisierungen des islamischen Propheten im frühen Buchdruck vor.
Überzeugend setzt sich die Arbeit hier mit Darstellungsstrategien Mohammeds auf der Folie älte-
rer  Figurentypen auseinander.  Anhand des Quellenmaterials  wird  die  Verschiedenartigkeit  an
Bedeutungen greifbar, mit der die Darstellung Mohammeds im 15. und frühen 16. Jahrhundert ver-
bunden war. Der Autor zeigt dabei auf, dass neben den negativen Auffassungen des islamischen
Propheten – wie sie in Darstellungen Mohammeds als Häretiker oder gar Antichrist greifbar sind
– durchaus auch ein ambivalentes bis positives Bild Mohammeds existierte, das ihn als Antiheld,
Kriegsherr, Richter und Gesetzgeber zeigte.



ArtHist.net

3/4

Im Verlauf des 16. Jahrhunderts wurde Mohammed vermehrt in türkischer Kleidung dargestellt.
Diese Osmanisierung in Prophetenbildern wird im zweiten Kapitel einerseits vor dem Hintergrund
der Expansion des osmanischen Reiches, andererseits vor dem Hintergrund einer sich ändernden
Bildauffassung diskutiert. Mit der gestiegenen Bedeutsamkeit visueller Wahrnehmung und Wirk-
lichkeitsaneignung habe – so die Argumentation – auch das Bedürfnis einer lebensechten Darstel-
lung des Propheten zugenommen. Die Aktualität der osmanischen Bedrohung sowie der Rückgriff
auf nach realen Vorbildern gefertigte Studien osmanischer Gewänder habe die Glaubwürdigkeit
der Mohammed Darstellungen gesteigert. Umgekehrt sei die Figur des Propheten aber auch zur
bildlichen Reflexion über die Zuverlässigkeit von Bildern im Allgemeinen eingesetzt worden. Mit-
tels der Darstellung vermeintlicher Wunder aus dem Leben Mohammeds sei dieser nicht nur als
Produzent falscher Bilder entlarvt worden, sondern geradezu zum Sinnbild für das trügerische
Potential von Bildern avanciert.

Auch das dritte Kapitel,  das sich mit  der im 17.  Jahrhundert  neuaufkommenden Darstellung
Mohammeds im „Porträt“ auseinandersetzt, geht von einer solch sinnbildlichen oder emblemati-
schen Bildauffassung aus. Mit dem Fokus auf die Physiognomie Mohammeds rückte statt der reli-
gionshistorischen und politischen Dimensionen des muslimischen Propheten, dessen individuel-
ler Charakter in den Vordergrund. Allerdings sei – so das Hauptargument dieses Kapitels – mit
der Thematisierung illusionistischer Bildeffekte im Medium des Porträts auch die Diskrepanz von
Schein und Wirklichkeit verhandelt worden. Hinter der oberflächlichen Widergabe von Moham-
meds (fiktiven) Gesichtszügen hätten die Porträts den aus Sicht ihrer Zeit betrügerischen Charak-
ter des falschen Propheten zum Ausdruck zu bringen versucht. Ziel sei es gewesen, mit den Mit-
teln des Porträts hinter Mohammeds einnehmender Fassade das lügnerisch Wesen des Prophe-
ten und der mit ihm verbundenen Religion zu zeigen.

Für die Zeit der Aufklärung verzeichnet die Arbeit bezüglich der Darstellung Mohammeds wie
auch der textlichen Diskurse eine Trennung zwischen wissenschaftlichen und populären Publika-
tionen. Wie im vierten Kapitel herausgearbeitet wird, verzichteten religionswissenschaftliche Tex-
te ab dem 18. Jahrhundert zunehmend auf figürliche Darstellungen oder griffen zur Illustration auf
Vorbilder aus dem muslimischen Kulturraum zurück. In populären Veröffentlichungen dagegen
wurde die Figur des Propheten bisweilen fast karikaturhaft überzeichnet. Interessant sind hier die
von Alberto Saviello herausgearbeiteten künstlerischen Selbstreferenzialitäten der Prophetenfigur
sowie die Parallelen der Bildinszenierungen zu Theaterstücken über Mohammeds Leben und sei-
nen dort betonten Charakterzügen.

Bezeichnend für das 19. Jahrhundert ist die Instrumentalisierung der Figur Mohammeds unter
nationalstaatlichen, kolonialen und schließlich ökonomischen Gesichtspunkten. Wie der Autor im
fünften Kapitel betont, wurden nun – vielleicht auch anknüpfend an den Typus von Mohammed
als Gesetzgeber aus dem 15. Jahrhundert – die Leistungen des Propheten in der politischen Eini-
gung Arabiens unterstrichen. Die Aufwertung Mohammeds zum großen Mann der Menschheitsge-
schichte inszenierte den Propheten dabei als politischen Führer und Fortschrittsbringer, als Dich-
ter mit poetischem Genie und als sich ästhetisch artikulierenden Gottessucher.

Zwar mag man den bisweilen zu übergroßen Eindeutigkeiten tendierenden Bildanalysen nicht
immer und in jeder Hinsicht folgen, doch mit ihren stets sorgfältigen Bildbeschreibungen, detaillier-
ten Beobachtungen und umfassenden Kontextualisierungen bietet Alberto Saviellos Buch weit



ArtHist.net

4/4

mehr als einen bloßen Überblick über die visuellen Repräsentationen Mohammeds während einer
Dauer von über 400 Jahren. Vielmehr leistet die Studie einen wichtigen Beitrag zum Verständnis
europäischer Vorstellungen des Islams.

Empfohlene Zitation:

Nicolai Kölmel: [Rezension zu:] Saviello, Alberto: Imaginationen des Islam. Bildliche Darstellungen des

Propheten Mohammed im westeuropäischen Buchdruck bis ins 19. Jahrhundert, 2015. In: ArtHist.net,

29.09.2015. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/9588>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

