
1/4

Colding Smith, Charlotte: Images of Islam, 1453-1600. Turks in Germany and Central
Europe (Religious Cultures in the Early Modern World), Pickering & Chatto Publishers
2014
ISBN-13: 978-1-84893-406-1, 276 p., EUR 84,20

Rezensiert von: Nicolai Kölmel, Universität Basel

Neben ihrer traditionellen Arbeit mit Texten, haben sich die Geschichtswissenschaften in jüngster
Zeit zunehmend auch anderen Quellen zugewandt. Im Zuge einer seit den 1990er Jahren von ver-
schiedener Seite konstatierten Wende der Geistes- Sozial und Kulturwissenschaften zum Sichtba-
ren, zum Sehen oder zum Bild, lässt sich auch in der historischen Forschung ein wachsendes Inter-
esse an visuellen Artefakten beobachten.[1] Studien und methodologische Überlegungen aus dem
Bereich der Kunstgeschichte, der Visual Culture Studies oder – wie es vor allem im deutschen
Sprachraum neuerdings heisst – der Visual History haben gezeigt, wie ergiebig eine Auseinander-
setzung mit Bildern für das Verständnis historischer Gesellschaftszusammenhänge sein kann.
Genau analysiert, erweisen sich Bilder auch für die Geschichtswissenschaft als aufschlussreiche
Quellen, die nicht nur die gesellschaftlichen Umstände ihrer Entstehungszeit ausdrücken, sondern
auch als historisch wirkmächtige Elemente sozio-kulturelle Infrastrukturen beeinflussten.

Auch die Historikerin Charlotte Colding Smith beschäftigt sich in ihrer 2014 erschienenen Disserta-
tion mit Bildern. Sie untersucht Darstellungen des Türkischen Reiches in Druckgraphiken, welche
in den deutschsprachigen Gebieten des Heiligen Römischen Reiches während des 15. und 16.
Jahrhundert zirkulierten. In sechs thematisch ausgerichteten Kapiteln zieht die Autorin Druckgra-
phiken  unterschiedlicher  Herkunft  und  mit  verschiedensten  Verwendungszwecken  heran.  Sie
untersucht beispielsweise Titelblätter aus Buchpublikationen,  Flugblätter oder frühneuzeitliche
Kostümbücher. Ziel des Buches ist es, mittels dieser Bilder die vielseitige Wahrnehmung des
Osmanischen Reiches innerhalb des deutschen Sprachraums aufzuzeigen und die Veränderungen
und Widersprüche in diesen Wahrnehmung begreiflich zu machen.

Anders als der etwas ungünstig gewählte Titel des Buches „Images of Islam“ vermuten lässt steht
also nicht die bildliche Darstellung des muslimischen Glaubens im Zentrum. Vielmehr untersucht
die Autorin das frühneuzeitliche Bild des Türken, bei dem – wie sie selbst zeigt – die Religion nur
einen Aspekt darstellt.

Ausgehend von der Annahme, dass die Verbreitung der Nachricht von der Eroberung Konstantino-
pels durch Mehmed II. 1453 einen Wendepunkt in der Aufmerksamkeit des Heiligen Römischen
Reiches gegenüber dem osmanischen markierte habe, dient das erste Kapitel dazu, die Herausbil-
dung verschiedener Darstellungstypen zu benennen. Ende des 15. und im ersten Drittel des 16.
Jahrhunderts seien – so das Argument der Autorin – bereits zahlreiche später wirksame Motive
und Darstellungstypen geprägt worden. Besonders Darstellungsnarrative aus dem Umfeld der
Kreuzzüge aber auch humanistische Vorstellungen von der Herkunft der Türken und bildliche Dar-
stellungen aus Italien – besonders aus Venedig – hätten dieses frühe Türkenbild beeinflusst.



ArtHist.net

2/4

Mit der direkten militärischen Auseinandersetzung zwischen Habsburg und dem osmanischen
Reich und spätestens 1529 mit der Belagerung Wiens, sei als zweitem Wendepunkt aus einem
gefährlichen aber fernen Feind, eine direkte Bedrohung geworden. Zugleich habe – so die These
des zweiten Kapitels – der direkte Kontakt aber auch zu einer Zunahme des Bildwissens und einer
gesteigerten Nachfrage an bildlichen Darstellungen mit osmanischen Themen geführt. Während
das erste Kapitel also die historischen Wurzeln verschiedener Darstellungstypen freizulegen such-
te, sind die Bilder in den folgenden Kapiteln für die Zeit nach 1529 thematisch geordnet. Die Dar-
stellung des Türken als militärische Bedrohung macht – gewissermassen als Leitmotiv – den
Anfang. Vor allen in Flugblättern und Einblattdrucken mit Darstellung von türkischen Soldaten,
Heereszügen, Schlachten und Belagerungen sei – so die Autorin – ein Bild des Türken als grausa-
mer und blutrünstiger Feind entworfen worden, der bisweilen aber auch als ebenbürtiger oder wür-
diger Gegner gezeigt werden konnte.

Das dritte Kapitel beschäftigt sich mit dem Gebrauch türkischer Figuren in Illustrationen biblischer
Geschichten und interpretiert sie als Zeichen der sich verändernden Wahrnehmung des (türki-
schen) Islam im Gelehrtendiskurs. Unter Rückgriff auf humanistische Vorstellungen von der Her-
kunft der Türken und auf biblische Prophezeiungen, wurden die Osmanen mit den biblischen Fein-
den Israels Gog und Magog identifiziert und ihr Vordringen so als Zeichen der nahenden Apokalyp-
se gedeutet. Ältere Vorstellungen von Türken als Heiden, Häretiker oder Glaubensfeinde erlaubten
es während der Reformation zudem, den jeweiligen konfessionellen Gegner mit den Türken gleich-
zusetzen und diesen so als Feind des wahren Glaubens zu brandmarken.

Nicht nur durch den militärischen Kontakt im Rahmen der türkischen Feldzüge, sondern auch
durch Reisen an den osmanischen Hof von Gesandtschaften und Händlern nahmen das Bildwis-
sen um Kostüme und Gebräuche der Osmanen zu. Im vierten Kapitel untersucht die Autorin Bilder,
die im Zusammenhang mit diplomatischen Missionen und anderen Reisen an den osmanischen
Hof entstanden. Diese werden als Antwort auf die zunehmende Faszination eines europäischen
Publikums an Prunk und Macht und der Andersartigkeit der Osmanen gedeutet und als Ausdruck
eines allgemeingesellschaftlichen Strebens nach Wissen und Verständnis des Unbekannten in der
Frühneuzeit verstanden.

Ein solches frühneuzeitliches Streben nach Wissen, sieht Colding Smith auch hinter der Darstel-
lung türkischer Figuren in Kostümbüchern, wie sie in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ent-
standen und die neben Trachten europäischer Länder auch Kleidung (und oft auch Gebräuche)
fremder Länder versammeln. Im fünften Kapitel werden dabei in kurzen Abschnitten unterschiedli-
che Fragen angerissen. So die nach Gender und sozialer Ordnung (135-142), nach wechselseiti-
gem Einfluss und Austausch von osmanischen Miniaturen und europäischen Drucken (131-133),
nach Sammlungspraktiken von Kostümdarstellungen im Topkapı Palast und Heiligen Römischen
Reich (133-135) oder nach dem Gebrauch von osmanischen Kostümen in theatralen Inszenierun-
gen (145-147).

Das abschließende sechste Kapitel widmet sich Darstellungen osmanischer Herrschaft und osma-
nischen Herrschern, wie sie sich in Genealogien, Chroniken und Geschichtswerken des 16. und
frühen 17. Jahrhunderts finden. Die Bildfunde der Autorin werden dabei vor allem als ein Zuwachs
an Bildwissen gedeutet und im Kontext eines sich weitenden europäischen Horizonts gesehen.

Das beeindruckend umfangreiche Quellenmaterial, das die Autorin für ihre Analyse aus verschiede-



ArtHist.net

3/4

nen Textgattungen zusammengetragen hat, ist klar nach Kapitelthemen strukturiert. Diese Unter-
teilung unterstreicht die Grundthese des Buches, dass die Darstellung des osmanischen Reiches
auf der Matrix vorbestehender Typen erfolgte, die sich unter verschiedenen Einflüssen und je nach
Wahrnehmungsinteresse wandelten. Militärische Bedrohung und Glaubensfragen wirkten auf die-
se Darstellung ebenso ein wie Gelehrtendiskurse über den Ursprung der Türken oder die frühneu-
zeitliche curiositas am Fremden, Prunkvollen und Exotischen. Im Großen lässt sich diese These
gut  nachvollziehen.  Im Detail  vermisst  man allerdings bisweilen  die  Unterfütterung mancher
Behauptung mit Belegen und Beobachtungen. Um nur ein Beispiel zu geben: Wenn die Autorin auf
Seite 47 behauptet, dass nach dem Ende der Belagerung Wiens in den Jahren 1532-1540 die Zahl
der Flugblätter über türkische Soldaten und militärische Themen merklich zurückgegangen sei, sie
aber im Zuge der Auseinandersetzungen zwischen dem Habsburger Reich und den Osmanen
nach 1540 wieder anstieg, würde man diese sehr detaillierten quantifizierenden Aussagen gern
belegt wissen, um sie nachvollziehen zu können. Ein Verweis auf einzelne illustrierte Quellentexte
kann dies nicht leisten.

Beim Umgang mit den konkreten Bildern zeigt sich bezüglich der Nachvollziehbarkeit eine ähnli-
che Schwierigkeit. Wie häufig bei geschichtswissenschaftlichem Umgang mit Bildern und Fragen
des Visuellen steckt der Methodenteufel im Detail. Werden Bilder in den Dienst einer größeren
Geschichte gestellt und liegt das wissenschaftliche Interesse vor allem auf den gesellschaftli-
chen, ökonomischen oder theologischen Veränderungen hinter den Bildern, so verkommen letzte-
re allzu leicht zur bloßen Illustration der Erzählung. Mögen die Bild-Analysen, die zu dieser Erzäh-
lung geführt haben noch so scharfsinnig gewesen sein, in der Darstellung werden sie oft vernach-
lässigt und der Geschichte und dem Narrativ untergeordnet. Die Bilddeutungen sind dann nicht
mehr nachvollziehbar und sie erscheinen als bloße Staffage der Erzählung.

Darüber hinaus werden bildliche Darstellungen – da vermeintlich offensichtlich – unter implizitem
Verweis auf die begleitende Abbildung oft lediglich aufgerufen, statt das Gesehene vor dem Hinter-
grund bildlicher Korrektive, wie Typen- und Stilgeschichte, einer Analyse und Kritik zu unterziehen.
Gerade wer sich wie Colding Smith einer „New Iconology“ verpflichtet fühlt, sollte hier besonders
gewissenhaft sein. Ein Befragen der Motive vor dem Horizont zeitgenössischer Darstellungstradi-
tionen hätte so vielleicht manch etwas vorschnelle ikonographische Festschreibung vermieden.
So wird ein Holzschnitt aus Hartmann Schedels Weltchronik (S.27, Abb.1.7), der drei männliche
Figuren vor dem thronenden Mohamed zeigt, von der Autorin beispielsweise als Streitgespräch
zwischen einem Juden, einem Christen und einem Araber vor dem islamischen Propheten gedeu-
tet. Allerdings widerspricht die gestische und symbolische Kommunikation innerhalb des Bildes
einer  solchen Lesart  nachdrücklich.  Der  Supplikations-Gestus des vorgeblichen Vertreter  des
Christentums und seine demütige Haltung gegenüber Mohammed schließen eine Deutung als dis-
putatio ebenso aus wie das erhobene Schwert der Turban tragenden Figur und der anklagend aus-
gestreckten Zeigefinger des Mannes an der Seite Mohammeds. Diese Gesten und Symbole lassen
im Vergleich zu anderen Darstellungen dieser Zeit hier weit eher eine Gerichtsszene vermuten.[2]

Trotz dieser Anmerkungen zum Umgang mit einzelnen Bildern ist Charlotte Colding Smith
insgesamt ein Buch gelungen, das einen materialreichen und guten Überblick über die
Wahrnehmung und den Wahrnehmungswandel des Türkenbildes im 15. und 16. Jahrhundert
bietet. Die Autorin entwirft ein facettenreiches Bild des Umfelds in dem die Drucke produziert und
rezipiert wurden. So leistet sie einen wichtigen Beitrag zum Verständnis, auf welche Weise die



ArtHist.net

4/4

Begegnungen mit dem osmanischen Reich in den deutschsprachigen Gebieten des Heiligen
Römischen Reiches verbreitet wurden und wie die Bilder die Vorstellungen des Türken nachhaltig
beeinflussten und prägten.

Anmerkungen

[1] Beispielsweise: Peter Burke, Eyewitnessing. The Uses of Images as Historical Evidence, London; 2001.

Gerhard Paul, Von der Historischen Bildkunde zur Visual History. Eine Einführung, in: ders. (Hg.), Visual

History. Ein Studienbuch, Göttingen; 2006. 7-36, bes. 19-21. Martin Lengwiler, Ein Bild sagt mehr… : Visual

History und Historische Bildanalyse, in: ders., Praxisbuch Geschichte. Einführung in die historischen Metho-

den, Zürich; 2012. 130-152.

[2] Alberto Saviello, Imaginationen des Islam. Bildliche Darstellungen des Propheten Mohammed im west-

europäischen Buchdruck bis ins 19. Jahrhundert, Berlin; 2015. 42-43.

Empfohlene Zitation:

Nicolai Kölmel: [Rezension zu:] Colding Smith, Charlotte: Images of Islam, 1453-1600. Turks in Germany

and Central Europe (Religious Cultures in the Early Modern World), 2014. In: ArtHist.net, 29.10.2015. Letzter

Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/9587>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

