ArtHist net

Bredekamp, Horst: Die Fenster der Monade. Gottfried Wilhelm Leibniz' Theater der
Natur und Kunst (= Acta humaniora), Berlin: Akademie Verlag 2004
ISBN-10: 3-05-003719-9, 279 S., EUR 44.80

Rezensiert von: Isabella Woldt, Dr. Woldt Art Consulting Ltd.

Das Buch von Horst Bredekamp iber Gottfried Wilhelm Leibniz versteht sich als Fortsetzung
eines umfassend angelegten Vorhabens: der Weiterentwicklung des um 1900 entwickelten Kon-
zepts der Kunstgeschichte als historischer Bildwissenschaft anhand herausragender Gestalten
des siebzehnten Jahrhunderts (S. 7). Zu diesem Zweck untersuchte Bredekamp bereits am Bei-
spiel von frilhneuzeitlichen Kunstkammern und von Thomas Hobbes' Bildstrategien im ,Leviat-
han“ die Rolle der sinnlichen Anschauung und der Versinnbildlichung abstrakter Ideen fiir die Ent-
wicklung der Wissenschaften [1]. Die nun vorliegende Schrift verfolgt diese Aufgabe in der Ausein-
andersetzung mit Leibniz und dessen akademischem Projekt einer Kunst- und Naturalienkammer
als ,Theater der Natur und Kunst”. Sie prasentiert das Ergebnis einer vor nahezu zehn Jahren
begonnenen Erschlieung dieses in der Leibniz-Literatur bislang kaum beachteten Projektes.

Entstanden ist dementsprechend weniger eine an die bisherige fachwissenschaftlich-philosophi-
sche Diskussion anschliellende Untersuchung als vielmehr eine Arbeit in interdisziplinarer Per-
spektive: ,Der kunsthistorische Zugang zu einem Denker, der selbst unter Philosophen bisweilen
als Arkanum gehandelt wird, versteht sich nicht von selbst. Er griindet im Vertrauen darauf, dal
Bilder und die von ihnen ausgeldsten Reflexionen philosophische Dimensionen bergen kénnen,
die schwer zu entschliisseln sind, wenn sie nicht aus der Sphare der Bilder selbst und der ihnen
eigenen Geschichte entwickelt werden. Auch fiir Leibniz, diese Annahme liegt dem vorliegenden
Buch zu Grunde, bieten Bilder eine semantische Schwerkraft, die das Denken auf eigenwillige Wei-
se ermoglicht und konditioniert.” (S. 7). Mittels vergleichender Bild- und Ideenanalyse und deren
historischer Kontextualisierung unternimmt die Studie also den Versuch, einen Zusammenhang
zu finden zwischen Leibniz' philosophischem, auf mathematische und logische Konstruktionen
gestlitzten Denken einerseits und seinen langjahrigen Bemiihungen, ein auf sinnliches Schauen
konzentriertes Konzept einer Akademie und Ausstellungskammer sowie einen Bilderatlas zu reali-
sieren, andererseits. Bredekamp geht es um den Bau einer Briicke zwischen logischer Kalkulation
und sinnlicher Betrachtung, womit er sich gegen die vorherrschende Meinung wendet, in Leibniz’
Philosophie dominiere das Spekulative.

Anregungen in diese Richtung fand er dazu nicht nur bei Edmund Husserl, dessen gegen Leibniz
selbst erhobenen Einwand: ,Aber Monaden haben Fenster” er dem Buch als Motto voranstellt, son-
dern auch in einem Essay William S. Heckschers, in dem dieser eine Verbindung zwischen War-
burgs Analyse der psychophysischen Energien wandernder Bilder und Leibniz’ Theorie der ,petites
perceptions” herstellt. SchlieRlich waren auch Dietrich Mahnkes Uberlegungen zum ,Doppelwe-
sen” des historischen Leibniz und seinem Versuch einer Vermittlung zwischen Empirie und Kalkiil
richtungweisend (S. 12). Allerdings stehen diese Denker nur wie Merkzeichen in der wissenschaft-
lichen Landschaft. Bredekamp kehrt zu ihnen im Laufe seiner Ausfiihrungen nicht mehr zuriick,

1/6



ArtHist.net

wodurch der Hintergrund seiner Uberlegungen unscharf bleibt.

Bredekamp diskutiert in seiner Studie in erster Linie nicht Leibniz’ bekanntere Schriften wie die zur
Monadologie oder die ,Theodizee”, in denen die Fundamente seiner Philosophie und namentlich
die Idee der Monade, verstanden als etwas priméres, ,(...) als fensterloses ,Atom der Natur“ (S.
111) in der Weltstruktur, dargelegt sind. Die Argumentation stiitzt sich vielmehr auf bislang weni-
ger beachtete Texte wie die ,Drole de Pensée”, um zu belegen, dal} es keinen Widerspruch zwi-
schen Leibniz’ spekulativer Begriffserkenntnis und seinem auf sinnliche Betrachtung ausgerichte-
ten Konzept des ,Theaters der Natur und Kunst” gibt.

Einleitend stellt Bredekamp zwei symbolisch-metaphorische Bilder aus Leibniz’ Schriften vor, die
ihm als Leitfaden seiner Untersuchung dienen. Am Anfang steht die kleine Zeichnung eines
Strumpfbandknotens am Rande eines unpublizierten Manuskripts von um 1685. Diese beziehe
sich erkenntnistheoretisch auf das Problem des Ubergangs von empirisch ,undeutlicher’ zu begriff-
lich ,deutlicher’ und klarer Erkenntnis. Sie stehe zugleich jedoch auch im Zusammenhang von
,Leibniz’ Bestimmung der Falte, deren Geltung er von der Beschaffenheit des kosmischen Raumes
als in sich gefalteter Sphare bis hin zur Theorie allen Lebens ausdehnt.” (S. 14). Zum Vergleich
zieht Bredekamp die gesteigerte Bedeutung des Faltenwurfs von Stoffen in den Bildkiinsten heran
- so bei Bernini oder in Leonardo da Vincis 1651 in Paris publiziertem Malereitraktat. Diese bildhaf-
ten Relationen belegen nach Bredekamp Leibniz* Affinitdt zu den bildenden Kiinsten und zur
Anschaulichkeit.

Zum anderen stiitzt sich Bredekamp auf Leibniz’ friihe Zeichnung eines ,Leib-Seele-Penta-
gramms”, eines komplexen geometrischen Schemas zum erkenntistheoretischen Zusammen-
hang von Geist und Korper, in dem sich die fiir das rechte Versténdnis seiner Epistemologie so ent-
scheidende Durchladssigkeit der Monade fiir &ulere Einfliisse bereits ankiindige; hier fallen die
Strahlen der sinnlichen Wahrnehmung in das Innere des Pentagramms, wo sie ins Zentrum der
,sphaera intellectus’ treffen. Dabei erzeugen sie keine kausale Bewegung des Denkvermdgens, um
letztlich zu einem Begriff zu flihren, sondern regen es lediglich an, eigenstandig wirksam zu wer-
den. Bredekamp sieht hier einen Zusammenhang mit Leibniz’ ,petites perceptions”, die als unbe-
wuBte sinnliche Reize - aus der sinnlichen Aktivitat des Koérpers der Monade geschopft - wirken.
Das fiihrt ihn zu der Meinung: ,Die Monadologie suchte (...) die mechanistische Banalitat zu vert-
reiben, daB sich duBere Einfliisse in die tabula rasa der Seele einschreiben und diese determinis-
tisch bestimmen. (...) Seine [Leibniz’, . W.] Abschottung der Monade bezog ihre Radikalit&t vor
allem aus der selbstkritischen Abwendung von der eigenen Mechanistik” (S. 19). An solchen bild-
haften Beispielen konstatiert Bredekamp das epistemologische Fundament fir Leibniz’ unermidli-
che Beschéftigung mit dem Konzept des ,Theaters der Natur und Kunst”.

Dieses Konzept selbst wird im zweiten Teil des Buches ausfihrlich vorgestellt. Es handelt sich um
den ambitionierten Entwurf eines universalen, alle Bereiche der Kiinste und Wissenschaften einbe-
ziehenden Ensembles von Schausammlungen undBildungseinrichtungen, in seinem utopischen
Kern eigentlich um ein gesellschaftliches Bildungskonzept. In einem um 1671 verfal3ten ,Grundri-
R“ hat es Leibniz als Entwurf einer deutschen Akademie der Wissenschaften und der Kiinste for-
muliert. Mit ,Theater” ist in diesem Zusammenhang ein Ort und Mittel zur Intensivierung und Schu-
lung der sinnlichen Anschauung des Menschen gemeint. Bredekamp erkennt darin die Tradition
von Giulio Camillos ,L‘Idea del Theatro” (1552) und seiner mnemotechnischen Veranschaulichung

2/6



ArtHist.net

des Wissens sowie von Samuel Quicchebergs ,Theatrum amplissimum® (1565) als ,Modell des
Museums als bewegliches Labor des Wissens". Aber auch die anatomischen Theater, wo man
das Sezieren des Korpers vorflihrte, sollen Leibniz inspiriert haben. Von groRer Bedeutung war der
Aspekt der Beweglichkeit und anschaulichen Funktionalitat der Exponate. Durchaus auch im Sin-
ne einer theatralischen Inszenierung wollte Leibniz dem Publikum nicht nur Exponate aus Natur
und Kunst vorfiihren, sondern auch aus der Forschung und Technik, z.B. Experimente, Automaten
und Maschinen. Ziel dieser Inszenierung war es, das Denkvermdgen der Betrachter durch unmittel-
bare Wahrnehmungen anzuregen.

Mit Leibniz’' vergleichsweise wenig bekannter Schrift ,Drole de Pensée” von 1675 (im Anhang im
franzosischen Original und in einer eigenen Neulibertragung unter dem Titel: ,Gedankenscherz,
eine neue Art von REPRASENTATIONEN betreffend <oder vielmehr: Spielpalast>*, S. 200-206 und
234-246) prasentiert Bredekamp den Schlisseltext fiir dieses Ideal eines ,modellhaften Mikrokos-
mos"“, in dem die ,Erfassung aller Objekte und Relationen als intuitiver Akt" (S.192) gelibt werden
kann. In dieser euphorischen und lustvoll assoziativen Schilderung legt er unterschiedliche Aspek-
te der sinnlichen Anregung an Beispielen von Licht- und Schatten-Spielen, Modellen, Automaten
und Spielpalasten dar. Dabei wird besonders deutlich, daB fiir Leibniz das Spiel eine privilegierte
Form des unbewuBten Lernens war, und dal} die Aufgabe der Exponate im ,Theater” in der lustvol-
len und unwillkiirlichen Einwirkung auf das Denkvermdgen des Menschen lag.

Vor dem Hintergrund der Idee des ,Theaters der Natur und Kunst” und der zuvor hergestellten bild-
wissenschaftlichen Relationen liefert Bredekamp in den mittleren Kapiteln seines Buches eine
Analyse des Anschauungsverstandnisses bei Leibniz. Den analytischen, auf mathematischer Kal-
kulation beruhenden Teil von Leibniz’ Philosophie, der fiir die Mehrheit seiner Rezipienten grundle-
gend wurde, bezeichnet Bredekamp als einen Weg, als eine Methode, die in die gottahnliche Intuiti-
on, also in die Metaphysik miindet. Die intuitive Anschauung, die nicht aus logischen Vorgdngen
fortschreitender Erkenntnis von Zahlen resultiert, sondern im Begreifen und Urteilen tiber die Welt,
ohne ein verniinftiges Grundprinzip des Urteils zu nennen, sich duert, stellt in Bredekamps Lesart
daneben jedoch eine unabdingbare Bedingung der Wirklichkeitserkenntnis dar. Das menschliche
Anschauungsvermogen fiihrt er bei Leibniz auf die gottliche intuitive Anschauung zuriick, die das
Grundprinzip der Konstruktion der Welt bildet, ndmlich die Unendlichkeit auf einen Blick erfassen
zu konnen. Leibniz bringt die géttliche intuitive Anschauung und damit eine metaphysische Wen-
dung in seine Philosophie ein, weil er das, was er mit dem Zahlensystem entwickelt und bewiesen
hat, namlich die Unendlichkeit der Zahlenreihen und des Universums, die sowohl die abstrakten
Vorgange der Mathematik als auch das Verstandnis der Naturelemente, die sich unendlich teilen
konnen, betrifft, nicht anders als metaphysisch erklaren kann. Wahrend er auf der Basis seiner
,Characteristica universalis” fir die mathematischen Kalkulationen sinnliche, anschaubare Repra-
sentationen in Form von Zeichen brauchte und fand, konnte er fiir die Unendlichkeit keinen ,Repra-
sentanten” finden.

Leibniz' Zeichensystem basiert - so Bredekamp - nicht auf der Ahnlichkeit zwischen dem Zeichen
und dem Gegenstand, sondern auf der Analogie struktureller Beziehungen und Relationsméglich-
keiten zwischen Dingen und Ideen (S. 90, 94). Die Zeichen sind sinnliche Reprasentationen, und
erst aus der Erfassung der ganzen Reihe erschliel3t sich eine Einheit und damit die Erkenntnis des
Gegenstandes. Man koénnte hinzufiigen, dall dieses auch als Entsprechung der Verhéltnisse bzw.
der Verkniipfungsregeln zwischen den Reprasentationen verstanden werden kann, und daf die

3/6



ArtHist.net

Zeichen Gesetzeszusammenhéange reprasentieren, die nichts Vorgegebenes oder im Sinne der
Asthetik nichts Anschaubares (Cassirer) abbilden. [2] Die Anschauung, womit Bredekamp die
Betrachtung der sinnlich anschaulichen Formen und Phdnomene meint, bildet den Leitfaden sei-
nes Buches. Leibniz' ,Theater der Natur und Kunst” sollte eine Anschauungsstatte fiir Phdnomene
der Natur und fiir Gegenstande der Wissenschaften, aber auch der Kiinste sein. Diese sollten dem
Besucher prasentiert werden und, wie Bredekamp durchgangig betont, dessen Denkvermdgen
durch Betrachtung sinnlich anschaulicher Formen und Phanomene ,stimulieren” und damit den
ProzeR der Erkenntnis fordern.

Eines ist allerdings bezeichnend: Wenn Leibniz sich iiber die Realitdt der Phanomene in folgender
Weise dullert: ,Das liberzeugendste Zeichen fiir die Realitdt der Phdanomene aber, das fiir sich
schon ausreicht, besteht in der Moglichkeit, zukiinftige Phdnomene aus den vergangenen und
gegenwartigen mit Erfolg vorauszusetzen” [3], dann geht es ihm auch hier um Reihenbildung in
analoger Weise wie in einer mathematischen Kalkulation. Die Phanomene miissen untereinander
Ubereinstimmen. Karl-Norbert Ihmig meint hierzu: Damit sie (die Phdnomene) als reell begriffen
werden kdnnen, missen die Phdnomene einer ,Reihe” zugehdren und wechselseitige Beziehun-
gen im Sinne einer GesetzmaRigkeit aufweisen [4]. Genau an dieser Stelle kénnte man Leibniz'
»Theater der Natur und Kunst" einordnen. Auch die Gegenstéande, die Leibniz dem Publikum pra-
sentieren wollte, bildeten eine ,Reihe”. Ein Gegenstand fiir sich kann keine GesetzmaRigkeit auf-
weisen. Es bedarf dazu mehrerer Elemente, einer Pluralitdt. Das ,Theater der Natur und Kunst”
kann also nicht nur als eine bloBe Anregung fiir das menschliche Denkvermogen interpretiert wer-
den, sondern auch als eine mégliche Form der Veranschaulichung von Leibniz' Idee begrifflicher
Erkenntnis durch Zahlenreihen anhand von Phanomenen. Das wiirde bedeuten, dal} das System
der Phanomene oder verschiedener Gegenstande in der Welt als eine Reprasentation des Sys-
tems mathematischer Gesetze, die die menschliche Erkenntnis konstituieren, betrachtet werden
konnte. Schon der Aufbau des ,Theaters” ist kalkuliert und damit rational erkennbar. Damit ware
das ,Theater” als ein analytisches System zu sehen. Leibniz hat nun zwar die Notwendigkeit der
sinnlichen Représentation abstrakter Gedanken gesehen (und das haben seine Nachfolger, wie
zum Beispiel Cassirer, durchaus erkannt), aber er betont ebenso die intuitive Anschauung, die bei
ihm den sinnlichen Reiz impliziert, und dem folgen die Ausfiihrungen von Bredekamp.

Aus seiner sinnlichen Wirkungskraft selbst vermag jedes Objekt die Anschauung des Menschen
anzuregen. Im ,Theater der Natur und Kunst” sollte als Spiegelung géttlicher Intuition die Fahig-
keit des Menschen zur intuitiven Wahrnehmung und zum daraus resultierenden richtigen Urteil,
was insbesondere im kiinstlerischen Anschauungsprozel erfolgt, gelibt werden. Dies hebt Brede-
kamp als eine der gré3ten Leistungen der Leibnizschen Erkenntnistheorie vor.

In den Kapiteln VII bis X legt der Autor nochmals die praktischen Tatigkeiten von Leibniz dar.
Dabei geht es ihm darum, konkrete Belege fiir die Bedeutung des sinnlichen Schauens zu erbrin-
gen. Leibniz' Interesse fiir die Geschichte der Erde und seine geometrischen Zeichnungen von
Kegelschnitten, die Bredekamp mit dem Schattenschnitt von Matteo Zaccolini vergleicht, fiihrten
zur Begriindung einer mathematischen Bestimmung der Erdgeschichte. Dabei betont der Autor,
dal eine mathematische Zeichnung nicht der Ausdruck einer Idee sei, sondern ein konstitutiver
Teil der Idee selbst. Die Zeichnung sei im allgemeinen, so Bredekamp, der geschriebenen Form,
die sich in der Diskursivitat entfaltet, (iberlegen, denn sie impliziere die Parallelitat von Zeit und
Raum in der Anschauung. Die Bedeutung der Zeichnung flie3t in Leibniz’ Schrift liber die Prinzener-

4/6



ArtHist.net

ziehung (1685/86) ein. Darin spricht Leibniz der Ubung von sinnlicher Betrachtung eine erzieheri-
sche Rolle zu. Dieser Kontext wird dann bei den Versuchen, ein ,Theater der Natur und Kunst“ am
Dresdner Hof einzurichten, wieder aufgenommen.

Im Kapitel VIII versammelt schlieBlich Bredekamp alle Informationen Gber praktische Tatigkeiten
von Leibniz, bei denen die Rolle der Zeichnung und des Entwurfs eine ausschlaggebende Rolle
gespielt hat. Diese Interessen von Leibniz sollen auf dessen Kontakt zu Claude Perrault in Paris
wahrend des Louvre-Umbaus zuriickgehen. Danach befafite sich Leibniz mit den Entwiirfen fir die
Wolfenbiitteler Bibliothek, die Wiener Karlskirche und die Wiener Hofbibliothek und lieferte ikono-
graphische Entwiirfe fiir Medaillen und Zeremonien. All diese Bemiihungen hangen zugleich mit
dem Konzept eines Bilderatlas als einer lebendigen Bibliothek zusammen. Leibniz stellte sich eine
Universalenzyklopadie aus Biichern vor, die Bilder von Naturgegenstanden und Objekten der Wis-
senschaften enthalten sollten. Dieses Konzept veranschaulicht Leibniz' Uberzeugung, daR Bilder
schneller und ,schéner” Inhalte vermitteln kdnnen, weil sie eine besondere Effizienz in Bezug auf
das Lernen besitzen. Bredekamp sieht Leibniz' Konzept des ,Atlas Universalis” als ein Konzept
gesellschaftlicher Erneuerung, vergleichbar mit der Idee eines Sonnenstaates von Tommaso Cam-
panella, die auch in bildhafter Form tberliefert ist.

Daran anknipfend, fallt der Autor im letzten Kapitel alle praktischen Anstrengungen von Leibniz
zusammen, um die Bedeutung der Anschauung fiir die Bildung, Ausbildung und schlufRendlich fiir
die menschliche Erkenntnis im ,Theater der Natur und Kunst" herauszustellen. Leibniz hat an meh-
reren Orten agiert, in Berlin, Dresden, Wien und in St. Petersburg. Gerade im Ausland, am Zarenhof,
hat er wohl am meisten Gehor gefunden. Die 1721 gegriindete und 1730 erweiterte neue Kunst-
kammer des Zaren Peter |. kann nach Ansicht des Autors als ein deutliches posthumes Echo von
Leibniz’ Konzept des ,Theaters der Natur und Kunst" gesehen werden.

Trotz Leibniz’ Differenzierung der ausgewahlten Gegenstande in Objekte der Natur, Wissenschaft
und Kunst drangt sich zum Schlul® die Frage nach den Auswahlkriterien der Exponate des ,Thea-
ters” auf. Bredekamp erwéahnt Leibniz' Hinweise auf ,Abnormitaten” oder Kuriositéaten, die gesam-
melt und archiviert werden sollten zum Zweck der Aufklarung und der Bekampfung des Aberglau-
bens. Aber das hatte wiederum die Bestimmung einer Norm erfordert. Da Leibniz wohl keine syste-
matischen Auswahlkriterien benennt, ist es nur konsequent, dall Bredekamp in seinem Buch zen-
trale Begriffe der Wahrnehmungstheorie, welche auf Kategorien der Auswabhl hinfiihren wiirden
(wie etwa das Schone, der Geschmack oder ein Werturteil), meidet.

Und dennoch, wenn Bredekamp in der SchluBbetrachtung nochmals auf die Monade eingeht, die
einen Korper besitzt, durch dessen Sinnestatigkeit sie ,reflexiv stimuliert” wird, und wenn das auf
dem Papier Geschriebene (oder Gezeichnete?) als erster visuell operierender Stimulus einer Selbs-
tentfaltung der Monade zu sehen ist - dann stelle ich mir die Frage, was denn die ersten Gedanken
sind: Sind es Bilder oder Zahlen, oder vielleicht Buchstaben?

Bredekamp hat zweifellos in diesem Buch die Bedeutung der sinnlichen Anschauung und die des
Bildes bei Leibniz sowohl analytisch als auch historisch aufschluRreich erlautert. Die Fiille seiner
Beziige und bildhaften Vergleiche konnte und sollte im Rahmen dieser Besprechung gar nicht wie-
dergegeben werden. Auch diesmal beweist der Autor, dal ihm die formale Bildanalyse und die his-
torische Dimension gleich wichtig sind, und zwar im Kontext der aktuellen Debatte um die Bedeu-
tung und Rolle der Bilder in der Kultur der Gegenwart. Dabei geht es Bredekamp nicht darum, eine

5/6



ArtHist.net

Differenz zwischen dem wissenschaftlichen und dem &sthetischen Wert eines Bildes oder der
Anschauung herauszukristallisieren, sondern allein um die Wirkungskraft und den daraus resultie-
renden Erkenntniswert des Bildhaften. Er riickt Leibniz zugleich in ein ganz neues Licht. Ob der
Autor aber die Divergenz zwischen der - wie er in seinem Buch herausstellen wollte - nur scheinbar
geschlossenen Monade und der duReren Welt im Verstandnis der Leibnizschen Philosophie aufhe-
ben konnte, werden nachfolgende Untersuchungen, fiir die Bredekamps Schrift richtungweisend
wird, erst zeigen miissen.

Anmerkungen:

[1] Bredekamp, Horst: Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die Geschichte der Kunstkammer und
die Zukunft der Kunstgeschichte. Berlin 1993; Ders.: Thomas Hobbes visuelle Strategien. Der Leviathan:
Das Urbild des modernen Staates. Werkillustrationen und Portraits. Berlin 1999 (2003).

[2] Inmig, Karl-Norbert: Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung und seine Rezeption des ,Erlanger Pro-
gramms"”. Hamburg 1997. S. 126 f.

[3] Leibniz, Gottfried Wilhelm: Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie II; Schriften zur Monaden-
lehre. Hamburg 1996. S. 333.

[4] Inmig, Karl-Norbert, S. 128.

Empfohlene Zitation:

Isabella Woldt: [Rezension zu:] Bredekamp, Horst: Die Fenster der Monade. Gottfried Wilhelm Leibniz'
Theater der Natur und Kunst (= Acta humaniora), Berlin 2004. In: ArtHist.net, 25.08.2005. Letzter Zugriff
17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/95>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

6/6


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

