
1/4

Bußmann, Klaus (Hrsg.): Europa im 17. Jahrhundert. Ein politischer Mythos und
seine Bilder ; [im Juni 2001 veranstaltetes internationales Kolloquium] (=
Kunstgeschichte), Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2004
ISBN-10: 3-515-08274-3, 436 S

Rezensiert von: Claire Gantet

Die Geschichte der Europavorstellungen ist eine besondere Herausforderung. Schon Lucien Febv-
re hatte gegen Marc Blochs Feststellung, dass der Historiker seine Fragestellungen im Hinblick
auf die Probleme der Gegenwart formuliert, vor der Gefahr des Anachronismus gewarnt. Als Intel-
lektueller beobachtet der Historiker gegenwärtig die Schwierigkeiten der europäischen Integration,
als Wissenschaftler strebt er nach einer Europäisierung bzw. Internationalisierung seiner Ansätze,
doch als Gelehrter möchte er nicht seine politischen Ideale auf die Vergangenheit projizieren. Elke
Anna Werner beschäftigt sich engagiert mit diesem Problem: der von ihr und Klaus Bußmann her-
ausgegebene Sammelband soll „neue Ansätze für die Erforschung der europäischen Geschichte“
vorstellen, „die auch für die weiteren politischen Schritte zur europäischen Einheit von Interesse
sein könnten“ (S. 23) – ein Anliegen, worauf die Beiträge unterschiedlich reagieren.

Dieser Sammelband, der im Rahmen des 350-jährigen Jubiläums des Westfälischen Friedens aus
der Münsteraner Tagung zu den Europa-Vorstellungen im 17. Jahrhundert von 2001 hervorgegan-
gen ist, behandelt den „Europa-Mythos“. Nach Roland Barthes definiert Elke Anna Werner in der
Einleitung einen Mythos als „ein gedankliches Konstrukt, das als positives Leitbild einem politi-
schen Gemeinwesen Orientierung bietet und das Denken und Handeln von Einzelnen oder Grup-
pen bestimmt“ (S. 13). Es handelt sich deshalb in diesem Buch nicht um vage Vorstellungen von
Europa, sondern um die Geschichte einer positiven, identitätsstiftenden und handlungsleitenden
Wahrnehmung von Europa im 17. Jahrhundert. Klaus Bußmann und Elke Anna Werner haben zu
diesem Zweck 19 Beiträge von Vertretern der Geschichte, der Osteuropäischen Geschichte, der
Rechtsgeschichte, der Kunstgeschichte, der Germanistik und der Kulturwissenschaften in einem
reich bebilderten Band gesammelt. Die unterschiedlichen Beiträge gliedern sich in vier Teile, in
denen (I) Europa als politische Konstruktion, (II) die Gleichzeitigkeit der universitas christiana und
der Nationalstaatlichkeit, (III) die Europa-Bilder und schließlich (IV) die europäischen Identitäten
behandelt werden. Die Kapitel stehen jedoch nicht isoliert und weisen viele Bezüge untereinander
auf, weshalb im Folgenden der Ordnung der Beiträge nicht gefolgt wird.

Die Frage der Grenzen Europas belegt besonders anschaulich den problematischen Charakter der
europäischen Identität.  Die vermutlich erste wissenschaftliche Europakarte wurde von Martin
Waldseemüller im Jahre 1511 veröffentlicht. Im Laufe des 17. Jahrhunderts verfeinerte sich die
Darstellung der Binnenstruktur Europas, während die politischen Grenzen im Osten zwischen Euro-
pa und Asien fehlten. Obwohl die Gemäldefolge von Jan van Kessel und Erasmus Quellinus die
christlichen Religion hoch achtet, fügt sie in ihre Städtebilder Moskau und Konstantinopel ein. Das
Problem besteht auch für Skandinavien, das in der Karte von Waldseemüller nicht dargestellt wur-
de. Sebastian Olden-Jørgensen weist auf das geographische Handbuch des Kopenhagener Profes-



ArtHist.net

2/4

sors Holger Jacobäus aus dem Jahr 1693 hin, wo Europa nicht durch politische Grenzen, sondern
durch Flüsse und Meere (Don-Fluß, Mittelmeer, Atlantik, Eismeer) begrenzt wurde. Auch die Frage
des Zugehörigkeitsgefühls war nicht eindeutig: Karin Hellwig z. B. hebt hervor, dass spanische
Künstler Europa vor allem mit Italien und dessen Kunstideal assoziierten.

Das Problem der Begrifflichkeit ist das zweite Leitmotiv des Sammelbandes. Auf der Suche nach
einer Definition eines frühneuzeitlichen Europa liefern viele Autoren auch begründet negative
Ergebnisse, die die Gefahr des Anachronismus verdeutlichen. In ihrem Beitrag zu der „gegenwärti-
gen Abwesenheit“ von Europa betont Silvia Serena Tschopp, wie fließend und oft polemisch das
semantische Feld ‚Europa’ war (S. 29). Nach Wolfgang Schmale war „‚Europa’ kein Staat und bilde-
te, realistisch gesehen, überhaupt kein politisches Gemeinwesen“ (S. 242). Hans-Martin Kaulbach
bestreitet, dass es eine eigene Ikonographie von Europa gebe; vielmehr existierten „verschiedene
Bildmuster für ein ‚befriedentes Europa’“ (S. 78).

Was bedeutete ‚Europa’ im 17. Jahrhundert? Die Unterscheidung zwischen ‚Europa’ und ‚Christiani-
tas’ wird in den Beiträgen unterschiedlich bewertet. Das Europa-Motiv verbreitete sich vor allem
dann, wenn das Abendland militärischer Bedrohung ausgesetzt war. Während das Bild der europa
triumphans gegenüber den amerikanischen und afrikanischen Völkern zum Tragen kam, entwickel-
te sich nach innen das Gegenbild der durch Bürgerkriege gespaltenen europa deplorans, wie Elke
Anna Werner in ihrer Einführung darlegt. Sie interpretiert dieses letzte Bild als eine Metapher „für
den drohenden Verlust der politischen Ordnung in Europa, der universitas christiana“ (S. 16). In die-
sem Fall sind beide Begriffe austauschbar. Die religiöse Dimension ist in der Tat konstitutiv für die
Wahrnehmung Europas. In ihrer Analyse der Gemälde „Die Folgen des Krieges“ des Diplomaten
und Malers Peter Paul Rubens stellt Elke Anna Werner fest, dass „von innen, von Europa aus
betrachtet, Europa und das Christentum im 17. Jahrhundert Synonyme“ sind (S. 316). Die Erd-
teil-Allegorien suggerieren, so die These von Sabine Poeschel, wie wichtig die Vorstellung von
Europa als Religionsstifterin in Abgrenzung zu den anderen Kontinenten war. Karl Schütz betont
auch am Beispiel der Gemäldefolge der Antwerpener Maler Jan Van Kessel und Erasmus Quelli-
nus, dass die christliche Religion konstitutiv ist. In seiner Untersuchung des Ostseeraums hebt
Janis Kreslins hervor, dass die Religion, insbesondere die Erbauungsliteratur eine wesentliche
Grundlage für das Zusammengehörigkeitsgefühl darstellte. Dieser Schluss wird a contrario von
Gabriele Scheidegger bestätigt: im ostkirchlich-orthodoxen Russland wurde Europa oftmals als
nicht christlich herabgesetzt. Dennoch verwendeten die Flugschriften gegen den Feind des christli-
chen Europa ‚par excellence’ eher den Begriff ‚Türkenkriege’ als ‚Kreuzzüge’. Die Instrumentalisie-
rung der Türken diente vor allem dazu, die zunehmende Ohnmacht des Papsttums zu kaschieren
und eine europäische Identität zu beschwören, so die Thesen von Mustafa Soykut und Josef Imor-
de. Das heißt, Europa hatte auch eine politische Konnotation.

Georg Schmidt entwickelt die These, dass die Flugschriften, die sich an eine „stärker politisierte
Öffentlichkeit“ bzw. eine „bürgerliche, über Politik räsonierende Öffentlichkeit“ (S. 144) wandten,
vor allem nationale Werte verbreiteten; Europa diente nur als Horizont: „Die politische Kultur verän-
derte sich in Deutschland in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts nicht zuletzt aufgrund entsp-
rechender Flugschriftendiskurse, die mit Blick auf ein friedliches europäisches Staatensystem und
eine erfolgreiche Verteidigung der eigenen Staatsräson gegen die auswärtigen Feinde alle politi-
schen, konfessionellen und sozialen Fragmentierungen im Sinne einer nationalen Integration zu
überwölben versuchten“ (S. 148). In seinem Beitrag interpretiert Robert von Friedeburg das zeitge-



ArtHist.net

3/4

nössische Verständnis von ‚patria’ und ‚natio’ in England, in den Niederlanden und in den protes-
tantischen Territorien des Reiches als Ausdruck eines Bewusstseins für die verfassungsspezifi-
schen Strukturen des eigenen Landes. In den Niederlanden äußerte sich das patriotische Gefühl
auch durch gezeichnete und gemalte Landschaften: Tanja Michalsky erläutert, dass diese Gattung
sich im Rahmen der Formalisierung der Kartographie, der Institutionalisierung der Historiographie
und der Entstehung einer landessprachlichen Literatur verstehen lässt. Hans-Martin Kaulbach sch-
ließt aus seiner präzisen Analyse der Friedensdarstellungen, dass die Friedensallegorien auch
selbstverständlich der Verherrlichung einzelner Herrscher dienen konnten.

Die universalen und nationalen Dimensionen scheinen sich daher nicht auszuschliessen, sondern
komplementär zueinander zu sein. In seinem Beitrag über die Vorworte und Titelkupfer aller 22
erschienen Bände des „Theatrum Europaeum“ von Matthaeus Merian betont Gerd Dethlef, dass
Europa nicht nur ein Schauplatz für die Austragung der zwischenstaatlichen Konflikte, sondern
auch ein Kommunikationsraum war, durch den friedliche Ideale transportiert wurden. Heinhard
Steiger weist auf die Rolle des Rechts im 16. und 17. Jahrhundert in den Kontakten zwischen Euro-
pa und dem quasi unbekannten Asien hin. Die Untersuchung dieser Komplementarität, die Artikula-
tion der unterschiedlichen Kulturen sind aber kaum berücksichtigt. Die Erwähnung bekannter Frie-
densutopien (die Marie-Louise von Plessen zusammenfasst) einerseits und ihre Relativierung
durch nationale Tendenzen andererseits bieten keinen befriedigenden Lösungsansatz . In ihrem
Beitrag zählt Silvia Serena Tschopp das Postwesen, die Heiratspolitik und die Kartographie zu den
wichtigsten einheitsstiftenden Elementen. Wie aber standen diese heterogenen Bereiche zueinan-
der in Bezug? Wolfgang Schmale schlägt den Begriff der „Sedimentierung“ unterschiedlicher Tradi-
tionen vor.

Sabine Poeschel und Karl Schütz befassen sich mit der Entwicklung eines Überlegenheitsgefühl
von Europa gegenüber den anderen Kontinenten. Ein Blick ‚von außen’ auf Europa sowie die
Berücksichtigung der religiösen Minderheiten innerhalb Europas hätten diese These bestätigt,
präzisiert, oder korrigiert. Es könnte auch weiter gefragt werden wie, jenseits der rechtlichen Spra-
che, der Austausch innerhalb Europas und zwischen Europa und dem Rest der Welt konkret ver-
lief. Nur die Heiratspolitik der französischen Herrscher mit ausländischen Prinzessinnen und inner-
halb der Verwandtschaft (Beitrag von Fanny Cosandey) zeigt anschaulich Praktiken, mit Hilfe
derer europäische Bindungen gefestigt wurden. Beiträge über die diplomatischen Bräuche, die
Informationsvermittlung und Wissensverbreitung hätten dem Band gedient.

Die Interpretation des Westfälischen Friedens muss ebenfalls hinterfragt werden. Gegen eine imp-
lizite Gleichsetzung zwischen dem 17. Jahrhundert, dem Westfälischen Frieden und einer Ideolo-
gie des Friedens äußert sich Hans-Martin Kaulbach zurecht skeptisch: „Der Bezugsrahmen für den
Frieden verlagerte sich erst im 18. Jahrhundert von der ‚Christenheit’ auf ‚Europa’. […] Es gibt kein
Bild des ‚europäischen Friedens’, weil es diesen Frieden nie gab. Die Friedenskongresse waren
europäisch, die Verträge blieben bilateral. Die Bilder [vom Westfälischen Frieden] transportierten
zwar Ideale einer überstaatlichen Institutionalisierbarkeit des Friedens, aber eingelöst wurden sie
nicht“ (S. 78).

Allgemein stellt sich in dem Sammelband die Frage, welche neue Bedeutungen die christianitas
nach diesen Friedensverträgen zwischen drei christlichen Konfessionen annahm. Auch die Chro-
nologie der Verwendung des Europa-Motivs bleibt noch unklar. Das Verdienst des Sammelbands



ArtHist.net

4/4

liegt in der interdisziplinären Auseinandersetzung mit dem Europa-Begriff und in dem Dialog zwi-
schen Text und Bild. Er zeigt, wie ein aktuelles und sensibles Thema wie Europa mit Umsicht und
Sorgfalt behandelt werden soll und kann.

Empfohlene Zitation:

Claire Gantet: [Rezension zu:] Bußmann, Klaus (Hrsg.): Europa im 17. Jahrhundert. Ein politischer Mythos

und seine Bilder ; [im Juni 2001 veranstaltetes internationales Kolloquium] (= Kunstgeschichte), Stuttgart

2004. In: ArtHist.net, 30.07.2005. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/93>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

