ArtHist net

BuBmann, Klaus (Hrsg.): Europa im 17. Jahrhundert. Ein politischer Mythos und
seine Bilder ; [im Juni 2001 veranstaltetes internationales Kolloquium] (=
Kunstgeschichte), Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2004

ISBN-10: 3-515-08274-3, 436 S

Rezensiert von: Claire Gantet

Die Geschichte der Europavorstellungen ist eine besondere Herausforderung. Schon Lucien Febv-
re hatte gegen Marc Blochs Feststellung, dass der Historiker seine Fragestellungen im Hinblick
auf die Probleme der Gegenwart formuliert, vor der Gefahr des Anachronismus gewarnt. Als Intel-
lektueller beobachtet der Historiker gegenwartig die Schwierigkeiten der europaischen Integration,
als Wissenschaftler strebt er nach einer Européisierung bzw. Internationalisierung seiner Ansétze,
doch als Gelehrter méchte er nicht seine politischen Ideale auf die Vergangenheit projizieren. Elke
Anna Werner beschaftigt sich engagiert mit diesem Problem: der von ihr und Klaus Bulimann her-
ausgegebene Sammelband soll ,neue Ansétze fiir die Erforschung der europdischen Geschichte”
vorstellen, ,die auch fiir die weiteren politischen Schritte zur europdischen Einheit von Interesse
sein kénnten” (S. 23) - ein Anliegen, worauf die Beitrdge unterschiedlich reagieren.

Dieser Sammelband, der im Rahmen des 350-jahrigen Jubildums des Westfélischen Friedens aus
der Miinsteraner Tagung zu den Europa-Vorstellungen im 17. Jahrhundert von 2001 hervorgegan-
gen ist, behandelt den ,Europa-Mythos”. Nach Roland Barthes definiert Elke Anna Werner in der
Einleitung einen Mythos als ,ein gedankliches Konstrukt, das als positives Leitbild einem politi-
schen Gemeinwesen Orientierung bietet und das Denken und Handeln von Einzelnen oder Grup-
pen bestimmt” (S. 13). Es handelt sich deshalb in diesem Buch nicht um vage Vorstellungen von
Europa, sondern um die Geschichte einer positiven, identitdtsstiftenden und handlungsleitenden
Wahrnehmung von Europa im 17. Jahrhundert. Klaus BuBmann und Elke Anna Werner haben zu
diesem Zweck 19 Beitréage von Vertretern der Geschichte, der Osteuropdischen Geschichte, der
Rechtsgeschichte, der Kunstgeschichte, der Germanistik und der Kulturwissenschaften in einem
reich bebilderten Band gesammelt. Die unterschiedlichen Beitrage gliedern sich in vier Teile, in
denen (1) Europa als politische Konstruktion, (I1) die Gleichzeitigkeit der universitas christiana und
der Nationalstaatlichkeit, (I1l) die Europa-Bilder und schlie8lich (1V) die europdischen Identitdten
behandelt werden. Die Kapitel stehen jedoch nicht isoliert und weisen viele Bezilige untereinander
auf, weshalb im Folgenden der Ordnung der Beitrége nicht gefolgt wird.

Die Frage der Grenzen Europas belegt besonders anschaulich den problematischen Charakter der
europdischen Identitat. Die vermutlich erste wissenschaftliche Europakarte wurde von Martin
Waldseemiiller im Jahre 1511 ver&ffentlicht. Im Laufe des 17. Jahrhunderts verfeinerte sich die
Darstellung der Binnenstruktur Europas, wahrend die politischen Grenzen im Osten zwischen Euro-
pa und Asien fehlten. Obwohl die Gemaldefolge von Jan van Kessel und Erasmus Quellinus die
christlichen Religion hoch achtet, fligt sie in ihre Stadtebilder Moskau und Konstantinopel ein. Das
Problem besteht auch fiir Skandinavien, das in der Karte von Waldseemidiller nicht dargestellt wur-
de. Sebastian Olden-Jgrgensen weist auf das geographische Handbuch des Kopenhagener Profes-

1/4



ArtHist.net

sors Holger Jacobdus aus dem Jahr 1693 hin, wo Europa nicht durch politische Grenzen, sondern
durch Fliisse und Meere (Don-FluB, Mittelmeer, Atlantik, Eismeer) begrenzt wurde. Auch die Frage
des Zugehorigkeitsgefiihls war nicht eindeutig: Karin Hellwig z. B. hebt hervor, dass spanische
Kiinstler Europa vor allem mit Italien und dessen Kunstideal assoziierten.

Das Problem der Begrifflichkeit ist das zweite Leitmotiv des Sammelbandes. Auf der Suche nach
einer Definition eines friihneuzeitlichen Europa liefern viele Autoren auch begriindet negative
Ergebnisse, die die Gefahr des Anachronismus verdeutlichen. In ihrem Beitrag zu der ,gegenwarti-
gen Abwesenheit” von Europa betont Silvia Serena Tschopp, wie flieRend und oft polemisch das
semantische Feld ,Europa’ war (S. 29). Nach Wolfgang Schmale war ,,Europa’ kein Staat und bilde-
te, realistisch gesehen, liberhaupt kein politisches Gemeinwesen” (S. 242). Hans-Martin Kaulbach
bestreitet, dass es eine eigene Ikonographie von Europa gebe; vielmehr existierten ,verschiedene
Bildmuster fiir ein ,befriedentes Europa’™ (S. 78).

Was bedeutete ,Europa’ im 17. Jahrhundert? Die Unterscheidung zwischen ,Europa’ und ,Christiani-
tas’ wird in den Beitrdgen unterschiedlich bewertet. Das Europa-Motiv verbreitete sich vor allem
dann, wenn das Abendland militarischer Bedrohung ausgesetzt war. Wahrend das Bild der europa
triumphans gegeniiber den amerikanischen und afrikanischen Volkern zum Tragen kam, entwickel-
te sich nach innen das Gegenbild der durch Biirgerkriege gespaltenen europa deplorans, wie Elke
Anna Werner in ihrer Einflihrung darlegt. Sie interpretiert dieses letzte Bild als eine Metapher ,fiir
den drohenden Verlust der politischen Ordnung in Europa, der universitas christiana” (S. 16). In die-
sem Fall sind beide Begriffe austauschbar. Die religiose Dimension ist in der Tat konstitutiv fiir die
Wahrnehmung Europas. In ihrer Analyse der Gemalde ,Die Folgen des Krieges” des Diplomaten
und Malers Peter Paul Rubens stellt Elke Anna Werner fest, dass ,von innen, von Europa aus
betrachtet, Europa und das Christentum im 17. Jahrhundert Synonyme" sind (S. 316). Die Erd-
teil-Allegorien suggerieren, so die These von Sabine Poeschel, wie wichtig die Vorstellung von
Europa als Religionsstifterin in Abgrenzung zu den anderen Kontinenten war. Karl Schiitz betont
auch am Beispiel der Gemaldefolge der Antwerpener Maler Jan Van Kessel und Erasmus Quelli-
nus, dass die christliche Religion konstitutiv ist. In seiner Untersuchung des Ostseeraums hebt
Janis Kreslins hervor, dass die Religion, insbesondere die Erbauungsliteratur eine wesentliche
Grundlage fiir das Zusammengehdrigkeitsgefiihl darstellte. Dieser Schluss wird a contrario von
Gabriele Scheidegger bestatigt: im ostkirchlich-orthodoxen Russland wurde Europa oftmals als
nicht christlich herabgesetzt. Dennoch verwendeten die Flugschriften gegen den Feind des christli-
chen Europa ,par excellence’ eher den Begriff ,Tlirkenkriege’ als ,Kreuzziige'. Die Instrumentalisie-
rung der Tirken diente vor allem dazu, die zunehmende Ohnmacht des Papsttums zu kaschieren
und eine europaische ldentitat zu beschworen, so die Thesen von Mustafa Soykut und Josef Imor-
de. Das heilt, Europa hatte auch eine politische Konnotation.

Georg Schmidt entwickelt die These, dass die Flugschriften, die sich an eine ,starker politisierte
Offentlichkeit” bzw. eine ,biirgerliche, iiber Politik rasonierende Offentlichkeit” (S. 144) wandten,
vor allem nationale Werte verbreiteten; Europa diente nur als Horizont: ,Die politische Kultur veran-
derte sich in Deutschland in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts nicht zuletzt aufgrund entsp-
rechender Flugschriftendiskurse, die mit Blick auf ein friedliches européaisches Staatensystem und
eine erfolgreiche Verteidigung der eigenen Staatsrason gegen die auswartigen Feinde alle politi-
schen, konfessionellen und sozialen Fragmentierungen im Sinne einer nationalen Integration zu
Uiberwdlben versuchten” (S. 148). In seinem Beitrag interpretiert Robert von Friedeburg das zeitge-

2/4



ArtHist.net

nossische Verstandnis von ,patria’ und ,natio’ in England, in den Niederlanden und in den protes-
tantischen Territorien des Reiches als Ausdruck eines Bewusstseins fiir die verfassungsspezifi-
schen Strukturen des eigenen Landes. In den Niederlanden dullerte sich das patriotische Gefiihl
auch durch gezeichnete und gemalte Landschaften: Tanja Michalsky erldutert, dass diese Gattung
sich im Rahmen der Formalisierung der Kartographie, der Institutionalisierung der Historiographie
und der Entstehung einer landessprachlichen Literatur verstehen lasst. Hans-Martin Kaulbach sch-
lieRt aus seiner prazisen Analyse der Friedensdarstellungen, dass die Friedensallegorien auch
selbstverstandlich der Verherrlichung einzelner Herrscher dienen konnten.

Die universalen und nationalen Dimensionen scheinen sich daher nicht auszuschliessen, sondern
komplementar zueinander zu sein. In seinem Beitrag liber die Vorworte und Titelkupfer aller 22
erschienen Bande des ,Theatrum Europaeum” von Matthaeus Merian betont Gerd Dethlef, dass
Europa nicht nur ein Schauplatz fiir die Austragung der zwischenstaatlichen Konflikte, sondern
auch ein Kommunikationsraum war, durch den friedliche Ideale transportiert wurden. Heinhard
Steiger weist auf die Rolle des Rechts im 16. und 17. Jahrhundert in den Kontakten zwischen Euro-
pa und dem quasi unbekannten Asien hin. Die Untersuchung dieser Komplementaritét, die Artikula-
tion der unterschiedlichen Kulturen sind aber kaum berticksichtigt. Die Erwahnung bekannter Frie-
densutopien (die Marie-Louise von Plessen zusammenfasst) einerseits und ihre Relativierung
durch nationale Tendenzen andererseits bieten keinen befriedigenden Lésungsansatz . In ihrem
Beitrag zahlt Silvia Serena Tschopp das Postwesen, die Heiratspolitik und die Kartographie zu den
wichtigsten einheitsstiftenden Elementen. Wie aber standen diese heterogenen Bereiche zueinan-
der in Bezug? Wolfgang Schmale schlédgt den Begriff der ,Sedimentierung” unterschiedlicher Tradi-
tionen vor.

Sabine Poeschel und Karl Schiitz befassen sich mit der Entwicklung eines Uberlegenheitsgefiihl
von Europa gegeniiber den anderen Kontinenten. Ein Blick ,von aulen’ auf Europa sowie die
Beriicksichtigung der religiosen Minderheiten innerhalb Europas hatten diese These bestatigt,
prazisiert, oder korrigiert. Es konnte auch weiter gefragt werden wie, jenseits der rechtlichen Spra-
che, der Austausch innerhalb Europas und zwischen Europa und dem Rest der Welt konkret ver-
lief. Nur die Heiratspolitik der franzésischen Herrscher mit auslandischen Prinzessinnen und inner-
halb der Verwandtschaft (Beitrag von Fanny Cosandey) zeigt anschaulich Praktiken, mit Hilfe
derer europdische Bindungen gefestigt wurden. Beitrdge liber die diplomatischen Brauche, die
Informationsvermittlung und Wissensverbreitung hatten dem Band gedient.

Die Interpretation des Westfalischen Friedens muss ebenfalls hinterfragt werden. Gegen eine imp-
lizite Gleichsetzung zwischen dem 17. Jahrhundert, dem Westfalischen Frieden und einer Ideolo-
gie des Friedens dulert sich Hans-Martin Kaulbach zurecht skeptisch: ,Der Bezugsrahmen fiir den
Frieden verlagerte sich erst im 18. Jahrhundert von der ,Christenheit’ auf ,Europa’. [...] Es gibt kein
Bild des ,europdischen Friedens’, weil es diesen Frieden nie gab. Die Friedenskongresse waren
europaisch, die Vertrage blieben bilateral. Die Bilder [vom Westfalischen Frieden] transportierten
zwar ldeale einer iiberstaatlichen Institutionalisierbarkeit des Friedens, aber eingeldst wurden sie
nicht” (S. 78).

Allgemein stellt sich in dem Sammelband die Frage, welche neue Bedeutungen die christianitas
nach diesen Friedensvertragen zwischen drei christlichen Konfessionen annahm. Auch die Chro-
nologie der Verwendung des Europa-Motivs bleibt noch unklar. Das Verdienst des Sammelbands

3/4



ArtHist.net

liegt in der interdisziplindren Auseinandersetzung mit dem Europa-Begriff und in dem Dialog zwi-
schen Text und Bild. Er zeigt, wie ein aktuelles und sensibles Thema wie Europa mit Umsicht und
Sorgfalt behandelt werden soll und kann.

Empfohlene Zitation:
Claire Gantet: [Rezension zu:] BuBmann, Klaus (Hrsg.): Europa im 17. Jahrhundert. Ein politischer Mythos
und seine Bilder ; [im Juni 2001 veranstaltetes internationales Kolloquium] (= Kunstgeschichte), Stuttgart

2004. In: ArtHist.net, 30.07.2005. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/93>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemal dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

