
1/4

Schmidt-Linsenhoff, Viktoria: Ästhetik der Differenz. Postkoloniale Perspektiven
vom 16. bis 21. Jahrhundert ; 15 Fallstudien, Marburg: Jonas Verlag für Kunst und
Literatur 2010
ISBN-13: 978-3-89445-434-0, 2 Bde., 359 S., 428 farbige Abb., 40.00 EUR

Rezensiert von: Daniela Hammer-Tugendhat, Universität für angewandte Kunst Wien

Viktoria Schmidt-Linsenhoffs Buch „Ästhetik der Differenz“ diskutiert in drei Kapiteln 15 Fallbei-
spiele unterschiedlicher visueller Medien vom Beginn des Kolonialismus bis zur Gegenwart. Es ist
Teil eines postkolonialen Diskurses, der sich seit den 1990er Jahren auch im Fach Kunstgeschich-
te durchzusetzen beginnt, vor allem dank der Lehr- und Forschungstätigkeit der Verfasserin an der
Universität Trier und dem dortigen Forschungsschwerpunkt „Interkulturalität und Geschlechterdif-
ferenz“. Unter Postkolonialität versteht Schmidt-Linsenhoff nicht eine Epochen-Zäsur, sondern mit
Berufung auf Edward Said, Gayatri Spivak, Stuart Hall u.a. „einen fiktiven Standpunkt, von dem aus
eine postkoloniale Perspektivierung der  europäischen Kunstgeschichte möglich ist“  (13),  „die
Fremdes nicht nur toleriert, sondern als Verbundenheit mit der Welt genießen kann“ (11).

Die Fallbeispiele versammeln ein breites Spektrum unterschiedlichster Medien: Druckgrafik, Laien-
zeichnungen, Fotografien, Installationen, Gemälde, Fotomontagen und Sammlungen. Das Format
des exemplarischen Fallbeispiels ermöglicht Konkretheit, vor allem aber auch den Blick auf histori-
sche Varianten, auf Differenzierungen, auf Abweichungen vom hegemonialen Diskurs, auf Ausnah-
men und Einzelfälle. Das ist das Anliegen und die eminente Bedeutung dieses Buches: In diesen
Tendenzen Brüche und Widersprüche des eurozentrischen Weltbildes zu erkennen, eine ästheti-
sche Erfahrung auszumachen, die ‚Differenz‘ anders erfahrbar werden lässt und nicht ausschließ-
lich in einem Diskurs von gewaltsamen Hierarchien denkt.

Jedes Kapitel wird durch eine Reflexion der theoretischen Parameter eingeführt. Die Kapitel enthal-
ten vier künstlerische Beispiele kolonialer Erfahrung aus westeuropäischer Sicht, die jeweils mit
einem Gegenstück aus der aktuellen Perspektive der ehemals Kolonisierten abgeschlossen wer-
den. Die inhaltliche Klammer über das erste Kapitel „Künstler- und Entdeckerblicke“ ist die Thema-
tisierung und damit Kenntlichmachung des üblicherweise unsichtbaren kolonisierenden männli-
chen Blicks. Zu Beginn steht Jan van der Straets berühmter Kupferstich „Vespucci entdeckt Ameri-
ca“ (um 1590), ein paradigmatisches Beispiel für die Verschmelzung der Subjektposition hegemo-
nialer Männlichkeit und Kolonisator. Wie auch bei den folgenden Beispielen geht Schmidt-Linsen-
hoffs Analyse in ihrer Differenziertheit über die Kritik von Seiten feministischer Theorie und post-
colonial studies hinaus und öffnet die Möglichkeit einer Leseweise, die in der Repräsentation des
Kolonisators und des Aktes (America) den projektiven allegorischen Schöpfungsakt als solchen
kenntlich und damit einer Reflexion zugänglich macht. Im zweiten Fallbeispiel „Subjektivität und
Wissenschaft im Krieg. Vivant Denon, ‚Voyage dans la basse et la haute Égypte‘, 1802“ fasziniert
vor allem der Vergleich mit der offiziellen „Description de l'Égypte“ (1809-1828). Die Relevanz der
Überlegungen der Verfasserin geht weit über das konkrete Fallbeispiel der Repräsentation des
französischen Ägyptenfeldzuges, des ersten europäischen Kolonialkriegs, hinaus; sie betrifft prin-



ArtHist.net

2/4

zipielle Fragen des Verhältnisses einer subjektiven (künstlerischen?) und selbstreflexiven Praxis
gegenüber einer scheinbar objektiven, wissenschaftlichen, die aber paradoxerweise gerade durch
die Leugnung der subjektiven Position erstaunliche phantasmatische Blüten treibt. In der Diskussi-
on zu Eugène Delacroix' Gemälden „Die jüdische Hochzeit in Marokko“ und „Die Frauen von Algier
in ihrem Gemach“ werden neue und vielfältige Interpretationsmöglichkeiten zum Stereotyp der
Schönen Jüdin und Delacroix' Orientalismus eröffnet. Auch hier geht es um ein prinzipielles Prob-
lem, um die Spannung zwischen politischem Bewusstsein (Delacroix' wenig reflektierte Haltung
gegenüber dem Kolonialismus) und ästhetischer Erfahrung in der Malerei, welche die Weiblich-
keitskonzepte der Kolonisatoren durchaus in Frage stellt.

Das zweite Kapitel „Weibliche Perspektiven“ enthält fünf künstlerische Positionen von Künstlerin-
nen, die unterschiedlicher nicht sein könnten: Die wissenschaftlichen Pflanzen- und Insektenstudi-
en Maria Sibylla Merians, die sie in der niederländischen Kolonie Surinam um 1700 anfertigte,
Marie Guilhelmine Benoists „Portrait d'une négresse“ von 1800, die Zeichnungen der Dichterin
Else Lasker-Schüler aus den 1910-1940er Jahren, Hannah Höchs Fotomontagen aus dem Zyklus
„Aus einem ethnographischen Museum“ und aktuelle künstlerische Kommentare aus postkolonia-
ler und postfeministischer Sicht, insbesondere von Mona Hatoum und Gülsün Karamustafa. Die
Diversität ist gleichsam Programm, geht es Viktoria Schmidt-Linsenhoff doch um eine Ästhetik
der Differenz, „difference within“, die keinerlei Rückschlüsse auf spezifisch weibliche Perspektiven
in dem kolonialen Projekt zulässt; die Gemeinsamkeit der Künstlerinnen besteht lediglich darin,
dass sie als europäische weiße Frauen gleichzeitig innerhalb und außerhalb des hegemonialen
Diskurses stehen. Ästhetik der Differenz meint nicht nur, die Differenzen zwischen weiblichen
Positionen zu erkennen, sondern die Differenz zwischen politischem Bewusstsein und abweichen-
den eigenen Erfahrungen, die als solche nicht unbedingt reflektiert werden, sich aber dennoch in
ästhetischen Darstellungen manifestieren können, wie in den kolorierten Kupferstichtafeln von
Sybille  Merians Prachtband „Metamorphosis Insectorum Surinamensium“.  Schmidt-Linsenhoff
weist  Idealisierungen  von  Seiten  eines  „pseudo-feministischen  Emanzipationskitsches“  (141)
zurück und konstatiert, dass Merian keine kolonialkritische Haltung zuzugestehen ist. Dennoch
sieht sie in der spezifischen Ästhetik der Darstellungen von Pflanzen, Früchten und Insekten in
ihrer Verbindung von wissenschaftlicher Beobachtung mit subjektivem Erleben und damit der
Begeisterung über die sinnliche Schönheit der Dinge und in der Kombination mit Merians Kom-
mentaren eine Kritik an der Monokultur der Zuckerplantagen und letztlich das Ideal einer alternati-
ven kolonialen Ökonomie. Das kritische Potenzial von Merians künstlerisch-wissenschaftlicher
Arbeit, welche in der kolonialen Plantagenwirtschaft die Zerstörung der indigenen, ökosozialen
Kulturlandschaft anklagt, können wohl nur wir als gegenwärtige RezipientInnen sehen – aber Sch-
midt-Linsenhoff betont auch selbst immer wieder das bedeutungsstiftende Potenzial der Rezepti-
on. Um eine andere Lektüre geht es auch bei Hannah Höchs Fotomontagen, die bereits mehrfach
von feministisch-kunsthistorischer Seite analysiert worden sind. Schmidt-Linsenhoffs These, dass
es sich in dem Werkkomplex „Aus einem ethnographischen Museum“ auch um eine postkoloniale
Kunstkritik handelt, ist überzeugend.

Das dritte Kapitel „Fremde Dinge. Verdinglichte Fremde“ öffnet neue Felder. Zum einen ist es die
Kritik an der hegemonialen europäischen Kunst und Kultur, die außereuropäische Individuen und
Gesellschaften seit dem Beginn der Kolonialisierung bis zur Gegenwart meist wie Objekte reprä-
sentierte, um über sie wie über Dinge verfügen zu können. Bei der Ausblendung von Empathie
spielten Bilder eine eminente Rolle. Mit der ihr eigenen Radikalität zeigt Schmidt-Linsenhoff die



ArtHist.net

3/4

weitreichenden Effekte von Fotografien indigener Kunstobjekte aus Afrika, die durch ihre Autono-
misierung nicht nur die ursprüngliche Funktion dieser Kunstwerke tilgten, sondern auch die Wahr-
nehmung ihrer ProduzentInnen und RezipientInnen („‘Negerkunst‘ ohne ‚Negerkünstler‘. Zur foto-
grafischen Aneignung außereuropäischer Kunst“). Ebenso macht sie bewusst, wie entsprechende
Kunstsammlungen, beispielsweise von André Breton, trotz der Anerkennung autochthoner Kunst
mit der Verleugnung ihrer ProduzentInnen Hand in Hand gehen können („André Bretons Atelier im
Centre Pompidou“). Erschreckend ist die Erkenntnis, wie kulturelle Aneignung indigener Kunst, bei-
spielsweise bei den Expressionisten, mit kolonialen Machtphantasien einhergeht und mitnichten
als Anerkennung der anderen Kultur und ihrer Menschen zu interpretieren ist.

Im Gegenzug befasst sich Schmidt-Linsenhoff in diesem Kapitel mit der Bedeutung und Funktion
von Dingen für die individuelle und kulturelle Identität, ihrer 'Handlungsfähigkeit' (agency). Die Ver-
fasserin verknüpft die gegenwärtig in den Kulturwissenschaften diskutierte „thing theory“, die in
der Interaktion von Dingen mit Personen deren aktive Transformationskraft aufzeigt, mit postkolo-
nialer Theorie, die ihrerseits den 'versklavten Anderen' Subjektstatus und damit Handlungsfähig-
keit zugesteht. Auch in diesem Kapitel spürt die Verf. Werke auf, die zumindest ansatzweise dem
hegemonialen Diskurs widersprechen, etwa in der ambivalenten Beziehungsstruktur zwischen Auf-
traggeberInnen und Mohrenpagen und deren Lebendigkeit. Schmidt-Linsenhoff sieht in der schie-
ren Tatsache, dass in den barocken Bildnissen mit Mohrenpagen diese überhaupt Gegenstand der
Repräsentation werden und damit auch die wechselseitige Abhängigkeit thematisiert wird, die
Möglichkeit einer produktiven Auseinandersetzung und einen Ansatzpunkt für ein postkoloniales
Subjektmodell, das im Phantasma einer Subjektautonomie der europäischen Bildnismalerei seit
der Renaissance im allgemeinen geleugnet wird. Für mich ist dieser methodische Zugang von
grundlegender  Bedeutung:  Die  Erkenntnis,  dass  Kunst  (oft)  Probleme,  Ambivalenzen,  Wider-
sprüche visualisiert und damit kenntlich macht, dass es an uns, den RezipientInnen ist, das implizi-
te, oft nicht bewusst intendierte kritische Potenzial herauszuarbeiten.

Das dritte Kapitel wird, wie die anderen auch, von einer aktuellen künstlerischen Gegen-Position
der  ehemals  Kolonisierten  abgeschlossen.  Der  westafrikanische  Künstler  Georges  Adéagbo
dekonstruiert mit seinen rhizomartigen Sammlungs-Installationen die 'Autonomie' der Werke wie
die des betrachtenden Subjekts. Hier schließt sich der Bogen: Die Dinge werden in ihrer Fremdheit
und Verfremdung, in ihrer Vertrautheit, in all ihrer Heterogenität, aus Vergangenheit und Gegen-
wart, Hochkunst und banaler Alltagswelt, aus der westlichen wie der afrikanischen Welt, ausgebrei-
tet, das ganze Sammelsurium dieser globalisierten Welt.

Die Entscheidung für einen separaten Bildband ist höchst funktional; sie erlaubt die Gleichzeitig-
keit von aufmerksamer Lektüre und Bildbetrachtung. Ich würde mir wünschen, dass dieses For-
mat (wieder) verstärkt verwendet wird. Dies, wie auch die Qualität der Farbabbildungen, zeugen
vom Ernstnehmen des behandelten Materials und ermöglichen erst für die LeserInnen den sinnli-
chen Nachvollzug des Textes. Bedauerlich ist der Verzicht auf ein Literaturverzeichnis; dabei geht
es nicht nur um das lästige Herumblättern in Anmerkungsverweisen, sondern auch um den schnel-
len Überblick über die verwendete Literatur und damit den Wissens-Kontext des Buches.

Das Buch integriert die grundlegenden Theoriediskussionen der letzten Jahre und Jahrzehnte in
den „postcolonial“ und „gender studies“ ebenso wie die der Bildwissenschaften. Einfache Laien-
zeichnungen werden in ihrem semantischen Potenzial genauso ernst genommen wie wissen-



ArtHist.net

4/4

schaftliche Grafiken, Fotografien oder Werke der 'Hochkunst'. Die Relevanz des Buches liegt vor
allem in Schmidt-Linsenhoffs prinzipieller Herangehensweise, die sie in dem Begriff der „Ästhetik
der Differenz“ fasst. Darin ist die durch die „gender-“ und „postcolonial studies“ erarbeitete Dekon-
struktion von Differenz als Hierarchisierung zum Zwecke der Herrschaftssicherung 'aufgehoben'.
Es geht der Verfasserin nun aber gerade nicht um die Wiederholung dieser (durchaus berechtig-
ten) Kritik; sie richtet ihre Aufmerksamkeit auf die Abweichungen vom hegemonialen Diskurs. „Äst-
hetik der Differenz“ verweist aber auch auf den hohen Stellenwert der Rezeption, die Möglichkeit
unterschiedlicher, subjektiver Leseweisen. Bedeutsam ist für mich insbesondere die Erkenntnis,
dass sich in der konkreten Ästhetik von Bildwerken vom herrschenden Diskurs differente Erfahrun-
gen und Imaginationen zeigen können, die nicht unbedingt bewusst intendiert sind. Über die die-
ser Differenz zu Grunde liegenden (jeweils unterschiedlichen) Ursachen schweigt sich Schmidt-
-Linsenhoff leider weitgehend aus. So bleibt etwa das Fazit zu den Gegenbildern der Porträtkunst
innerhalb der englischen Kolonialkultur als „das mehr oder weniger zufällige visuelle Substrat
einer entstehenden Kolonialkultur“ (290) unbefriedigend.

Die Komplexität des Materials aus einer langen Zeitspanne und das differenzierte theoretische
Reflexionsniveau stellen einen hohen Anspruch an die LeserInnen. Aber wenn man das Buch
durchgearbeitet hat, geht man anders durch die Welt – und was kann man besseres über ein Buch
sagen? Ich meinerseits weiß nicht nur viel mehr über die behandelten Objekte (die ich zum Teil
gar nicht kannte); die Lektüre hat meinen Blick verändert.

Empfohlene Zitation:

Daniela Hammer-Tugendhat: [Rezension zu:] Schmidt-Linsenhoff, Viktoria: Ästhetik der Differenz.

Postkoloniale Perspektiven vom 16. bis 21. Jahrhundert ; 15 Fallstudien, Marburg 2010. In: ArtHist.net,

10.02.2011. Letzter Zugriff 07.01.2026. <https://arthist.net/reviews/895>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

