ArtHist net

Schmidt-Linsenhoff, Viktoria: Asthetik der Differenz. Postkoloniale Perspektiven
vom 16. bis 21. Jahrhundert ; 15 Fallstudien, Marburg: Jonas Verlag fiir Kunst und
Literatur 2010

ISBN-13: 978-3-89445-434-0, 2 Bde., 359 S., 428 farbige Abb., 40.00 EUR

Rezensiert von: Daniela Hammer-Tugendhat, Universitét fiir angewandte Kunst Wien

Viktoria Schmidt-Linsenhoffs Buch ,Asthetik der Differenz” diskutiert in drei Kapiteln 15 Fallbei-
spiele unterschiedlicher visueller Medien vom Beginn des Kolonialismus bis zur Gegenwart. Es ist
Teil eines postkolonialen Diskurses, der sich seit den 1990er Jahren auch im Fach Kunstgeschich-
te durchzusetzen beginnt, vor allem dank der Lehr- und Forschungstatigkeit der Verfasserin an der
Universitat Trier und dem dortigen Forschungsschwerpunkt ,Interkulturalitdt und Geschlechterdif-
ferenz”. Unter Postkolonialitat versteht Schmidt-Linsenhoff nicht eine Epochen-Zasur, sondern mit
Berufung auf Edward Said, Gayatri Spivak, Stuart Hall u.a. ,einen fiktiven Standpunkt, von dem aus
eine postkoloniale Perspektivierung der europdischen Kunstgeschichte maoglich ist” (13), ,die
Fremdes nicht nur toleriert, sondern als Verbundenheit mit der Welt genieRen kann” (11).

Die Fallbeispiele versammeln ein breites Spektrum unterschiedlichster Medien: Druckgrafik, Laien-
zeichnungen, Fotografien, Installationen, Gemalde, Fotomontagen und Sammlungen. Das Format
des exemplarischen Fallbeispiels ermdglicht Konkretheit, vor allem aber auch den Blick auf histori-
sche Varianten, auf Differenzierungen, auf Abweichungen vom hegemonialen Diskurs, auf Ausnah-
men und Einzelfélle. Das ist das Anliegen und die eminente Bedeutung dieses Buches: In diesen
Tendenzen Briiche und Widerspriiche des eurozentrischen Weltbildes zu erkennen, eine dstheti-
sche Erfahrung auszumachen, die ,Differenz’ anders erfahrbar werden lasst und nicht ausschliel3-
lich in einem Diskurs von gewaltsamen Hierarchien denkt.

Jedes Kapitel wird durch eine Reflexion der theoretischen Parameter eingefiihrt. Die Kapitel enthal-
ten vier kiinstlerische Beispiele kolonialer Erfahrung aus westeuropaischer Sicht, die jeweils mit
einem Gegenstiick aus der aktuellen Perspektive der ehemals Kolonisierten abgeschlossen wer-
den. Die inhaltliche Klammer (iber das erste Kapitel ,Kiinstler- und Entdeckerblicke” ist die Thema-
tisierung und damit Kenntlichmachung des Gblicherweise unsichtbaren kolonisierenden méannli-
chen Blicks. Zu Beginn steht Jan van der Straets beriihmter Kupferstich ,Vespucci entdeckt Ameri-
ca” (um 1590), ein paradigmatisches Beispiel fiir die Verschmelzung der Subjektposition hegemo-
nialer Mannlichkeit und Kolonisator. Wie auch bei den folgenden Beispielen geht Schmidt-Linsen-
hoffs Analyse in ihrer Differenziertheit tiber die Kritik von Seiten feministischer Theorie und post-
colonial studies hinaus und 6ffnet die Mdglichkeit einer Leseweise, die in der Reprasentation des
Kolonisators und des Aktes (America) den projektiven allegorischen Schépfungsakt als solchen
kenntlich und damit einer Reflexion zugéanglich macht. Im zweiten Fallbeispiel ,Subjektivitat und
Wissenschaft im Krieg. Vivant Denon, ,Voyage dans la basse et la haute Egypte’, 1802 fasziniert
vor allem der Vergleich mit der offiziellen ,Description de I'Egypte” (1809-1828). Die Relevanz der
Uberlegungen der Verfasserin geht weit iiber das konkrete Fallbeispiel der Reprasentation des
franzodsischen Agyptenfeldzuges, des ersten europaischen Kolonialkriegs, hinaus; sie betrifft prin-

1/4



ArtHist.net

zipielle Fragen des Verhiltnisses einer subjektiven (kiinstlerischen?) und selbstreflexiven Praxis
gegenliiber einer scheinbar objektiven, wissenschaftlichen, die aber paradoxerweise gerade durch
die Leugnung der subjektiven Position erstaunliche phantasmatische Bliiten treibt. In der Diskussi-
on zu Eugéne Delacroix' Gemalden ,Die jiidische Hochzeit in Marokko” und ,Die Frauen von Algier
in ihrem Gemach” werden neue und vielfaltige Interpretationsmdoglichkeiten zum Stereotyp der
Schonen Jiidin und Delacroix' Orientalismus eroffnet. Auch hier geht es um ein prinzipielles Prob-
lem, um die Spannung zwischen politischem Bewusstsein (Delacroix' wenig reflektierte Haltung
gegeniiber dem Kolonialismus) und &sthetischer Erfahrung in der Malerei, welche die Weiblich-
keitskonzepte der Kolonisatoren durchaus in Frage stellt.

Das zweite Kapitel ,Weibliche Perspektiven” enthalt fiinf kiinstlerische Positionen von Kiinstlerin-
nen, die unterschiedlicher nicht sein konnten: Die wissenschaftlichen Pflanzen- und Insektenstudi-
en Maria Sibylla Merians, die sie in der niederlandischen Kolonie Surinam um 1700 anfertigte,
Marie Guilhelmine Benoists ,Portrait d'une négresse” von 1800, die Zeichnungen der Dichterin
Else Lasker-Schiiler aus den 1910-1940er Jahren, Hannah Héchs Fotomontagen aus dem Zyklus
+Aus einem ethnographischen Museum® und aktuelle kiinstlerische Kommentare aus postkolonia-
ler und postfeministischer Sicht, insbesondere von Mona Hatoum und Giilsiin Karamustafa. Die
Diversitét ist gleichsam Programm, geht es Viktoria Schmidt-Linsenhoff doch um eine Asthetik
der Differenz, ,difference within“, die keinerlei Riickschliisse auf spezifisch weibliche Perspektiven
in dem kolonialen Projekt zulasst; die Gemeinsamkeit der Kiinstlerinnen besteht lediglich darin,
dass sie als europdische weille Frauen gleichzeitig innerhalb und aulRerhalb des hegemonialen
Diskurses stehen. Asthetik der Differenz meint nicht nur, die Differenzen zwischen weiblichen
Positionen zu erkennen, sondern die Differenz zwischen politischem Bewusstsein und abweichen-
den eigenen Erfahrungen, die als solche nicht unbedingt reflektiert werden, sich aber dennoch in
dsthetischen Darstellungen manifestieren kdnnen, wie in den kolorierten Kupferstichtafeln von
Sybille Merians Prachtband ,Metamorphosis Insectorum Surinamensium®. Schmidt-Linsenhoff
weist Idealisierungen von Seiten eines ,pseudo-feministischen Emanzipationskitsches” (141)
zuriick und konstatiert, dass Merian keine kolonialkritische Haltung zuzugestehen ist. Dennoch
sieht sie in der spezifischen Asthetik der Darstellungen von Pflanzen, Friichten und Insekten in
ihrer Verbindung von wissenschaftlicher Beobachtung mit subjektivem Erleben und damit der
Begeisterung liber die sinnliche Schonheit der Dinge und in der Kombination mit Merians Kom-
mentaren eine Kritik an der Monokultur der Zuckerplantagen und letztlich das Ideal einer alternati-
ven kolonialen Okonomie. Das kritische Potenzial von Merians kiinstlerisch-wissenschaftlicher
Arbeit, welche in der kolonialen Plantagenwirtschaft die Zerstérung der indigenen, 6kosozialen
Kulturlandschaft anklagt, kdnnen wohl nur wir als gegenwartige Rezipientlnnen sehen — aber Sch-
midt-Linsenhoff betont auch selbst immer wieder das bedeutungsstiftende Potenzial der Rezepti-
on. Um eine andere Lektiire geht es auch bei Hannah Héchs Fotomontagen, die bereits mehrfach
von feministisch-kunsthistorischer Seite analysiert worden sind. Schmidt-Linsenhoffs These, dass
es sich in dem Werkkomplex ,Aus einem ethnographischen Museum” auch um eine postkoloniale
Kunstkritik handelt, ist iberzeugend.

Das dritte Kapitel ,Fremde Dinge. Verdinglichte Fremde" 6ffnet neue Felder. Zum einen ist es die
Kritik an der hegemonialen européischen Kunst und Kultur, die auereuropéische Individuen und
Gesellschaften seit dem Beginn der Kolonialisierung bis zur Gegenwart meist wie Objekte repra-
sentierte, um lber sie wie liber Dinge verfiigen zu kénnen. Bei der Ausblendung von Empathie
spielten Bilder eine eminente Rolle. Mit der ihr eigenen Radikalitdt zeigt Schmidt-Linsenhoff die

2/4



ArtHist.net

weitreichenden Effekte von Fotografien indigener Kunstobjekte aus Afrika, die durch ihre Autono-
misierung nicht nur die urspriingliche Funktion dieser Kunstwerke tilgten, sondern auch die Wahr-
nehmung ihrer Produzentinnen und Rezipientinnen (,'Negerkunst’ ohne ,Negerkiinstler’. Zur foto-
grafischen Aneignung auBereuropéischer Kunst“). Ebenso macht sie bewusst, wie entsprechende
Kunstsammlungen, beispielsweise von André Breton, trotz der Anerkennung autochthoner Kunst
mit der Verleugnung ihrer Produzentinnen Hand in Hand gehen kénnen (,André Bretons Atelier im
Centre Pompidou®). Erschreckend ist die Erkenntnis, wie kulturelle Aneignung indigener Kunst, bei-
spielsweise bei den Expressionisten, mit kolonialen Machtphantasien einhergeht und mitnichten
als Anerkennung der anderen Kultur und ihrer Menschen zu interpretieren ist.

Im Gegenzug befasst sich Schmidt-Linsenhoff in diesem Kapitel mit der Bedeutung und Funktion
von Dingen fiir die individuelle und kulturelle Identitat, ihrer 'Handlungsfahigkeit' (agency). Die Ver-
fasserin verkniipft die gegenwartig in den Kulturwissenschaften diskutierte ,thing theory”, die in
der Interaktion von Dingen mit Personen deren aktive Transformationskraft aufzeigt, mit postkolo-
nialer Theorie, die ihrerseits den 'versklavten Anderen' Subjektstatus und damit Handlungsfahig-
keit zugesteht. Auch in diesem Kapitel spiirt die Verf. Werke auf, die zumindest ansatzweise dem
hegemonialen Diskurs widersprechen, etwa in der ambivalenten Beziehungsstruktur zwischen Auf-
traggeberlnnen und Mohrenpagen und deren Lebendigkeit. Schmidt-Linsenhoff sieht in der schie-
ren Tatsache, dass in den barocken Bildnissen mit Mohrenpagen diese iiberhaupt Gegenstand der
Reprasentation werden und damit auch die wechselseitige Abhangigkeit thematisiert wird, die
Maoglichkeit einer produktiven Auseinandersetzung und einen Ansatzpunkt fiir ein postkoloniales
Subjektmodell, das im Phantasma einer Subjektautonomie der europaischen Bildnismalerei seit
der Renaissance im allgemeinen geleugnet wird. Fiir mich ist dieser methodische Zugang von
grundlegender Bedeutung: Die Erkenntnis, dass Kunst (oft) Probleme, Ambivalenzen, Wider-
spriiche visualisiert und damit kenntlich macht, dass es an uns, den Rezipientinnen ist, das implizi-
te, oft nicht bewusst intendierte kritische Potenzial herauszuarbeiten.

Das dritte Kapitel wird, wie die anderen auch, von einer aktuellen kiinstlerischen Gegen-Position
der ehemals Kolonisierten abgeschlossen. Der westafrikanische Kiinstler Georges Adéagbo
dekonstruiert mit seinen rhizomartigen Sammlungs-Installationen die 'Autonomie' der Werke wie
die des betrachtenden Subjekts. Hier schliel3t sich der Bogen: Die Dinge werden in ihrer Fremdheit
und Verfremdung, in ihrer Vertrautheit, in all ihrer Heterogenitat, aus Vergangenheit und Gegen-
wart, Hochkunst und banaler Alltagswelt, aus der westlichen wie der afrikanischen Welt, ausgebrei-
tet, das ganze Sammelsurium dieser globalisierten Welt.

Die Entscheidung fiir einen separaten Bildband ist hochst funktional; sie erlaubt die Gleichzeitig-
keit von aufmerksamer Lektiire und Bildbetrachtung. Ich wiirde mir wiinschen, dass dieses For-
mat (wieder) verstarkt verwendet wird. Dies, wie auch die Qualitdt der Farbabbildungen, zeugen
vom Ernstnehmen des behandelten Materials und ermdglichen erst fiir die Leserlnnen den sinnli-
chen Nachvollzug des Textes. Bedauerlich ist der Verzicht auf ein Literaturverzeichnis; dabei geht
es nicht nur um das lastige Herumblattern in Anmerkungsverweisen, sondern auch um den schnel-
len Uberblick tiber die verwendete Literatur und damit den Wissens-Kontext des Buches.

Das Buch integriert die grundlegenden Theoriediskussionen der letzten Jahre und Jahrzehnte in
den ,postcolonial” und ,gender studies” ebenso wie die der Bildwissenschaften. Einfache Laien-
zeichnungen werden in ihrem semantischen Potenzial genauso ernst genommen wie wissen-

3/4



ArtHist.net

schaftliche Grafiken, Fotografien oder Werke der 'Hochkunst'. Die Relevanz des Buches liegt vor
allem in Schmidt-Linsenhoffs prinzipieller Herangehensweise, die sie in dem Begriff der ,Asthetik
der Differenz"” fasst. Darin ist die durch die ,gender-“ und ,postcolonial studies” erarbeitete Dekon-
struktion von Differenz als Hierarchisierung zum Zwecke der Herrschaftssicherung 'aufgehoben'.
Es geht der Verfasserin nun aber gerade nicht um die Wiederholung dieser (durchaus berechtig-
ten) Kritik; sie richtet ihre Aufmerksamkeit auf die Abweichungen vom hegemonialen Diskurs. ,Ast-
hetik der Differenz” verweist aber auch auf den hohen Stellenwert der Rezeption, die Mdglichkeit
unterschiedlicher, subjektiver Leseweisen. Bedeutsam ist fiir mich inshesondere die Erkenntnis,
dass sich in der konkreten Asthetik von Bildwerken vom herrschenden Diskurs differente Erfahrun-
gen und Imaginationen zeigen kénnen, die nicht unbedingt bewusst intendiert sind. Uber die die-
ser Differenz zu Grunde liegenden (jeweils unterschiedlichen) Ursachen schweigt sich Schmidt-
-Linsenhoff leider weitgehend aus. So bleibt etwa das Fazit zu den Gegenbildern der Portratkunst
innerhalb der englischen Kolonialkultur als ,das mehr oder weniger zuféllige visuelle Substrat
einer entstehenden Kolonialkultur” (290) unbefriedigend.

Die Komplexitdt des Materials aus einer langen Zeitspanne und das differenzierte theoretische
Reflexionsniveau stellen einen hohen Anspruch an die Leserlnnen. Aber wenn man das Buch
durchgearbeitet hat, geht man anders durch die Welt — und was kann man besseres (iber ein Buch
sagen? Ich meinerseits weil} nicht nur viel mehr {iber die behandelten Objekte (die ich zum Teil
gar nicht kannte); die Lektiire hat meinen Blick verandert.

Empfohlene Zitation:

Daniela Hammer-Tugendhat: [Rezension zu:] Schmidt-Linsenhoff, Viktoria: Asthetik der Differenz.
Postkoloniale Perspektiven vom 16. bis 21. Jahrhundert ; 15 Fallstudien, Marburg 2010. In: ArtHist.net,
10.02.2011. Letzter Zugriff 07.01.2026. <https://arthist.net/reviews/895>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

