
1/6

Groh, Dieter (Hrsg.): Naturkatastrophen. zu ihrer Wahrnehmung, Deutung und
Darstellung von der Antike bis ins 20. Jahrhundert (= Literatur und Anthropologie),
Tübingen: Gunter Narr Verlag 2001
ISBN-10: 3-8233-5712-3, 434 S., DM 98,00

Rezensiert von: Jörg Trempler, Humboldt Universität Berlin

Der DFG-Sonderforschungsbereich „Literatur und Anthropologie“ in Konstanz hat im November
2000 eine Tagung zur historischen Wahrnehmung von Naturkatastrophen abgehalten, dessen Bei-
träge nun schriftlich vorliegen. Die insgesamt 19 Aufsätze stammen u.a. von Historikern, Litera-
tur-, Kunst- und Medienwissenschaftlern und bieten einen guten Einstieg in einen Themenkom-
plex, der von den Geisteswissenschaften bisher kaum wahrgenommen wurde. Denn obwohl ihre
Existenz unbestritten ist und niemand daran zweifeln könnte, daß Erklärung und Deutung von
Naturkatastrophen fruchtbare Forschungsgegenstände darstellten, sucht man die Lemmata „Ka-
tastrophe“ und „Naturkatastrophe“ im sonst so feinmaschig gewobenen Netz der Wissenschaft
bislang meist vergeblich.[1]

Stehen die repräsentativen Lexika im Gedankengebäude der Geisteswissenschaften gewisserma-
ßen für die Hauptportale der glanzvollen Fassade, scheinen die Naturkatastrophen nach wie vor
und wenn überhaupt nur durch die Hintertür eingelassen zu werden. Im Unterschied zu den Geis-
teswissenschaften findet man den Begriff in den Naturwissenschaften, besonders der Geologie,
vermehrt, doch fehlt für diesen Bereich ebenfalls eine allgemeingültige Definition.[2] So selbstver-
ständlich die Rede von der Katastrophe in der Gegenwartssprache ist, so konturlos stellt sich der
Begriff auf dem Gebiet des reflektierten Denkens dar. Der zergliedernde Blick auf ein Ereignis
bleibt nicht an der Katastrophe hängen, sondern analysiert die tiefer liegenden Details. So stellt
sich die Frage, was beispielsweise der Vesuvausbruch von 79 n.Chr., die mittelalterlichen Pestwel-
len oder die Oderflut von 1997 gemeinsam haben. Findet man für diese Ereignisse unter dem
Dach der Naturkatastrophe mindestens genauso viele Gemeinsamkeiten wie Unterschiede, liegt
der Vorwurf der Beliebigkeit nahe und der Begriff der „Naturkatastrophe“ läuft ins Leere.

Was sind und zu welchen Zwecke studieren wir  also Naturkatastrophen? Heil  und Not  liegt
zunächst im Sprachgebrauch. Zwar gab es schon immer Ereignisse, die wir heute als Naturka-
tastrophen bezeichnen würden, der Begriff selbst stammt aber wie viele Komposita mit Natur -
wie Natursehnsucht, Naturgefühl oder Naturempfinden - aus dem 18. Jahrhundert. Die ursprüngli-
che Bedeutung findet sich in den Erläuterungen in Diderots Encyclopédie zu „catastrophé“. Hier
wird mit keiner Silbe elementare Gewalt erwähnt, sondern ausschließlich die Tragödientheorie
behandelt, in der die Katastrophe den Wendepunkt oder die Lösung des Knotens bezeichnet und
somit die verwickelte Handlung zum Ende hin auflöst. In diesem Sinne kommt der Begriff in
Johann Georg Sulzers „Allgemeine Theorie der Schönen Künste“ als Übersetzung vor und wird
unter dem Eintrag „Auflösung“ beschrieben.[3] Diese Bedeutung ist im Deutschen verblaßt, erhal-
ten hat sich dagegen „Peripetie“ als Wendepunkt innerhalb der Tragödie. Daß die Katastrophe als
Peripetie aber durchaus eine Verbindung mit der Naturkatastrophe aufnehmen kann, zeigt sich in



ArtHist.net

2/6

den sogenannten Revolutionsopern, die häufig mit dem Ausbruch elementarer Gewalt endeten.[4]
Hier gingen Naturkatastrophe und Katastrophe eine Symbiose ein.

Einen Beitrag über die Oper sucht man im besprochenen Band vergeblich, diese Lücke werden
künftige Tagungen sicher füllen. Erfrischend ist, daß die Problematik der Naturkatastrophen-Defini-
tion in der instruktiven Einleitung von den Herausgebern zwar angesprochen wird, ohne jedoch zu
stark darauf zu insistieren. Wichtiger erscheinen hier Vielfalt und Facettenreichtum des Themas,
die sich nach Anspruch und Breite schon im Untertitel äußert: „Beiträge zu ihrer Deutung, Wahrneh-
mung und Darstellung in Text und Bild von der Antike bis ins 20. Jahrhundert“. Das klingt enzyklo-
pädisch und setzt sich in den fünf Abschnitten der Sammlung fort, die eine eher lockere Einfas-
sung des Materials anstreben. Ihre Titel sind: „Kognitive Bewältigung - Deutungsmuster“, „Mias-
men und Konstellationen“, „Bilder der Erschütterung - erschütterte Bilder“, „‚Kampf“ mit der Natur -
Integrationsprozesse“ und schließlich „Chaos versus Ordnung“. Durch das Namens-, Orts- und
Sachregister ist der Band für den schnellen Zugriff geeignet, obwohl er auch - dank seiner interdis-
ziplinären Anlage -zum traditionell linearen Lesen reizt.

Im folgenden werden v.a. die Beiträge zu Bildern näher besprochen. Die Gruppe von vier Aufsät-
zen ist mit „Bilder der Erschütterung - erschütterte Bilder“ überschrieben. Dies suggeriert feinsin-
nig, daß sowohl die Bilder ein Ereignis abbilden als auch durch das Ereignis selbst angegriffen wer-
den können. Der letztere Fall ist jedoch mit einer zeitlichen Einschränkung verbunden. „Das Moder-
ne daran ist“, so grenzt Werner Busch in „Das sentimentalische Bild“ allgemein die Gegenwart von
den vergangenen Epochen ab, „daß das Zerstörte oder der Zerstörungsakt im Bilde sichtbar aufge-
hoben ist. Seit dem 18. Jahrhundert kann das Bild Ordnung offenbar nur über den Aufweis der
Erfahrung von Unordnung stiften.“ [5] Ohne expressis verbis darauf einzugehen, liegen alle vier Bei-
träge zu den Katastrophenbildern im Bereich der Moderne.

Peter Geimer erkennt in seinem Aufsatz „Messina 1783 - Das Beben der Repräsentation“ einen
Bruch in der Historisierung von Ruinen je nachdem wie sich die Zerstörung der Gebäude vollzogen
hat. Zunächst betont er die Unwiederbringlichkeit der Antike und auch das Bewußtsein der Zeitge-
nossen darum, was in einem gewissen Widerspruch zu den reichhaltigen Antikensammlungen
jener Zeit steht. „So machten sich im 18. Jahrhundert die zahlreichen Reisenden der Voyages pit-
toresques auf den Weg, um an den Stätten des Altertums für immer zu spät zu sein und genau die-
se  Nachträglichkeit  zum  Thema  ihrer  Zeichnungen,  Berichte  und  Beschreibungen  zu
machen“(190). Gängige Verbildlichung dieses Gedankens war die parallele Präsentation der Ruine
und der im Geiste vollzogenen Rekonstruktion. Die Unterschriften nach dem Schema: ,damals der
vollständige Bau und heute die Ruine‘ belegen zweifelsfrei, daß keinesfalls an eine Rekonstruktion
der Ruine, wie heute etwa bei der Dresdner Frauenkirche, gedacht war. Die Ruine repräsentierte
vielmehr die verflossene Zeit. Das Moderne daran ist,  daß der Betrachter sie zwar zeichnend
rekonstruieren kann, doch nur in der Gewißheit, daß keine Rekonstruktion, die Antike jemals wie-
der lebendig machen wird. Damit zeigen die Ruinenbilder des 18. Jahrhunderts nicht allein die
Überreste einer alten Kultur, sie repräsentieren auch diese unerfüllte Sehnsucht.

Am Beispiel von Jean Houel und Abbé Richard de Saint-Non, die jeder eine Voyage pittoresque
von Sizilien in jeweils vier Bänden veröffentlichten, zeigt Geimer, daß ein plötzlicher Zuwachs des
Ruinenbestandes der Insel durch die Zerstörung von Messina nach dem Erdbeben von 1783 die-
ses System empfindlich aus dem Gleichgewicht bringt. Beide reagieren unterschiedlich auf diese



ArtHist.net

3/6

Störung. Saint-Non, der im selben Jahr den dritten Band seines Werkes herausgab, hielt die fertig
ausgeführten Zeichnungen des unzerstörten Messina zurück und veröffentlichte statt dessen eine
Vedute der Hafenstadt, in die der Zeichner einen Riß einfügte, um die ,gestörte‘ Repräsentation zu
verdeutlichen. Houel reagierte im Jahr darauf anders: er nahm gewissermaßen ein fiktives ,Livebil-
d‘ (vgl. weiter unten) mit auf, indem er den Palast während des Erdbebens zeigt, teilweise noch
standhaltend, teilweise völlig zerstört.

Eine interessante Frage wäre, ob man die einleuchtenden und schlüssigen Gedanken über Antiken-
rezeption, die auf einer langsamen Erosion beruhte, durch die Plötzlichkeit einer Naturkatastrophe
nicht auch auf Erdbeben in nichtantiken Gebieten übertragen könnte. Besonders bemerkenswert
wäre in diesem Zusammenhang die Stichfolge von Jacques Philippe LeBas, der zwei Jahre nach
dem Erdbeben von Lissabon in die Ruinen Gebäude imaginiert, die zu diesem Zeitpunkt noch nicht
dort standen, also die Zerstörung zum Anlaß von Zukunftsvisionen nimmt.[6]

Wie vielschichtig die Aspekte der Untersuchungen zu Naturkatastrophen sind, zeigt der Vergleich
mit dem Beitrag von Robert Felfe. „Ruinenbilder und eruptive Naturgewalten um 1800“ behandelt
ebenfalls die Voyage pittoresque von Houel und Saint-Non, der Ausgangspunkt ist aber im Gegen-
satz zu Geimer ein ganz anderer. Felfe stellt den Frontispitz von Charles Lyells Principles of Geolo-
gy, gestochen von T. Bradley, London 1830, ins Zentrum seiner Betrachtung. Der Stich zeigt die
Überreste eines Tempels des Jupiters Serapis, unmittelbar am Meerufer in der Nähe von Pozzouli
unweit von Neapel gelegen. Seitdem die Ruine 1750 freigelegt wurde, werden die pittoresk in der
Landschaft verbliebenen drei Säulenschafte nicht nur gerne abgebildet, es wird auch spekuliert,
wie die markanten kleinen Löcher, die den glatten Marmor in ca. 4 Meter Höhe aufrauhten, zustan-
de kamen. „Wie bereits andere Autoren vor ihm, sah Lyell in ihnen die Spuren sogenannter Phola-
den, einer Muschelart, die auch zu seiner Zeit im Meerwasser der Umgebung lebte, sich auf stei-
nernen Oberflächen festsetzt und bis zu einer beträchtlichen Tiefe einfrisst.“ (207) Heute steht die
Ruine oberhalb des Meeresspiegels, so daß die Muscheln nur schwerlich ihr zerstörerisches Werk
verrichten konnten. Die Überlegung, wie das Wasser an die Säulen gelangte, führt direkt zum nicht
minder erstaunlichen Umstand, wie die Tempelruine es auf das Titelblatt der Principles of Geolo-
gy schaffte. Lyell sah durch den Muschelbefall seine Theorie von den langsamen und kontinuierli-
chen Hebungen und Senkungen der Erdoberfläche gewissermaßen evident in den antiken Stein
gehauen. Doch damit nicht genug, mitreißend schildert Felfe, wie sich im 18. Jahrhundert Erd- und
Sintflutgeschichte mit Katastrophentheorien sowie Archäologie und Geologie verschränken. Den
Hintergrund für die Argumentation liefert ein unveröffentlichtes Blatt von Scheuchzer, auf dem der
Physikotheologe eine römische Ruine mit Fossilien kombiniert. Damit war einerseits die Versteine-
rung parallel zur Ruine zeitlich monumentaliert, andererseits die Ruine parallel zur Sintflut mit
Katastrophentheorien verbunden. Die prominenteste Katastrophentheorie war der sog. Vulkanis-
mus, dessen Vertreter auch Houel war. So inszeniert er in seine „Voyage pittoresque“ Basaltblö-
cke wie antike Fundstücke und vermittelt so dem Betrachter, daß alle dargestellten Gegenstände
Produkte eruptiver Naturgewalt sind. Dagegen macht sich Lyell in seinem Frontispitz gewisserma-
ßen die Argumente seiner Gegner zu eigen, um sie im Bild zu widerlegen. Nicht mehr symbolisch
sondern konkret bezeugt die Ruine ca.  1400 Jahre Geschichte.  In diesem Zeitraum hat eine
immense Erdkraft das Bauwerk um mehrere Meter sanft gehoben und gesenkt, ohne es gänzlich
zu zerstören. Da sich Lyells Theorie vehement gegen geologische Katastrophentheorien richtete,
war der intellektuelle Witz perfekt. Gerade die Ruine, im Sinne Lyells oft als Zeugnis eruptiver
Gewalt mißverstanden, zeigt weithin sichtbar, jedem verständigen Menschen den Gegenbeweis



ArtHist.net

4/6

an.

Der Kunsthistoriker, Bibliothekar und ehem. Leiter der Graphischen Sammlung der Zentralbiblio-
thek Zürich, Bruno Weber, leistet mit seinem Aufsatz „Das Elementarereignis im Denkbild“ eine
detaillierte Darstellung zu den „sprechende[n] Bilddokumente[n]“ (239) zweier Bergstürze: Am 4.
September 1618 in  Piuro in  Valchiavenna und am 2.  September 1802 in  Goldau im Kanton
Schwyz. In einen anonymen Schichtklappblatt mit dem Titel „Antica Piuro. Fiktive Ansicht aus der
Vogelschau von Norden“ von 1618 hat sich analog zu den Steinmassen von 1,4 Quadratkilome-
tern und einer Mächtigkeit von 20-30 Metern ein eingeklebter Papierlappen den unglücklichen Ort
unter sich begraben. „Das bewegliche Bild demonstiert Simultanität, Gleichzeitigkeit von nicht zeit-
gleichen Phänomenen: Gegenwart und Vergangenheit werden mit einem Blick im Nu wahrgenom-
men.“ (243) Es bleibt zu ergänzen, daß man damit möglicherweise ein Anfangsdatum für einen
Illusionismus gefunden hat, der sich immer schon für Katastrophendarstellungen interessiert hat
und der über Gegenlichtdarstellungen, Panoramen bis hin zum Kino reicht.[7] In diesem Sinne dürf-
te man in dem anonymen Klappbild von 1618 den Anfang einer Entwicklung sehen, die kürzlich
mit Roland Emmerichs Actionfilm „The day after tomorrow“, in dem New York spektakulär unter
einer Schneedecke begraben wird, ihren vorläufigen Endpunkt erreichte. Der Beitrag von Weber
verzichtet auf diese spekulativen Gegenwartsbezüge zu Gunsten profunder Ortskenntnisse, die
auch beim zweiten Beispiel, dem Bergsturz von Goldau zur Geltung kommen. Sein interessanter
Beitrag endet in einer Kuriosität. Weber stellt ein Relief vor, daß das Goldauer Tal vor dem Bergs-
turz rekonstruiert. Ein Schneidermeister namens Baumann hat dieses Werk 1806 vollendet (heute
im Bergsturzmuseum Goldau). „Aus existenziellem Ursprung modelliert er mit Holz- und Kohlestü-
cken, Stoff und Papier, Sand und Moos, Leim und Farbe die künstlerische Gestalt vormaligen
Daseins, wie es in ihm weiterlebt und sich zum überschaubaren Bild verdichtet.“ (257).

Kay Kirchmann widmet sich in seinem Beitrag „Erschütterungen - Beobachtungen zur (Re-) Kon-
struktion von Erdeben in ausgesuchten TV-Formaten“ vor allem dem interessanten Aspekt der
Live-Übertragung. Einleitend macht Kirchmann darauf aufmerksam, daß gerade Naturkatastro-
phen, die plötzlich und unerwartet die Menschheit heimsuchen, im gewissen Gegensatz zur Live-
berichterstattung stehen, da die Nachrichtensender natürlich in diesem Sinne nur zufällig vor Ort
sein oder auf zufällig gefilmtes Laienmaterial zurückgreifen können. Dies wäre nun nicht weiter
bemerkenswert, wenn nicht die Sender selbst, wie der Autor anhand einer Werbekampagne von n-
tv überzeugend darlegt , genau das Gegenteil dem Zuschauer vorgaukeln. Durch eine „Suggestion
unentwegter Simultanität“ wird der Sender zum „Agenten der Ommivision“ (261).

Es ist tatsächlich ein irritierendes Merkmal des Fernsehens, daß alles Wichtige und Aktuelle bes-
tenfalls zeitgleich gesendet werden sollte. Um diesen Zwang zu ergründen, verweist Kirchmann
im Fall der Naturkatastrophen zunächst einerseits auf den Voyeurismus der Zuschauer und ande-
rerseits auf die Attraktivität der Bilder und stützt sich dabei auf Siegfried Kracauer als Zeugen.

Umfassend kategorisiert der Autor anschließend die verschiedenen Möglichkeiten. Tritt einmal
der seltene Fall ein, daß Live-Bilder vorhanden sind, werden diese oft im einzelnen endlos wieder-
holt. In den meisten Fällen erreicht jedoch die Kamera erst nach dem Ausnahmezustand den Ort
der Katastrophe und muß sich mit den Auswirkungen begnügen, die dann in aller Regel in epi-
scher Breite abgebildet werden. Der lustigste und gleichsam bedenklichste Fall ist aber die dritte
vorgestellte Möglichkeit, bei der ein historisches Ereignis, von dem es keine Live-Bilddokumentati-



ArtHist.net

5/6

on gibt, für das Fernsehen bearbeitet wird. Kirchmann kann zeigen, daß sich in einem so gelager-
ten Fall das ZDF nicht davor scheute, aus Ermangelung an Mitschnitten über das Erdbeben von
San Francisco schlicht dieses nachzustellen. „Strikt dem Ökonomiepostulat der öffentlich-rechtli-
chen Anstalten unterworfen, muß dafür dann auch schon mal ein wackelndes und schließlich
umkippendes Kaffeeservice sowie ein gezielter  Tritt  gegen das Kamerastativ ausreichen,  wie
auch die damals auf die Erdstöße folgenden Feuersbrünste hier im Studio in Gestalt einer umfal-
lenden Petroleumlampe kostengünstig nachinszeniert worden ist.“ (273)

Nach der Lektüre von Kirchbaums Aufsatz zu den Mechanismen der Live-Übertragung denkt man
unweigerlich an den weltweit live gesendeten Einsturz des zweiten Turms des WTC, dessen Film-
reife ebenfalls viel beschworen wurde. Die ruhig und sachlich vorgetragenen Argumente haben im
Gegensatz zu der hastig zusammengeschriebenen ersten Welle medientheoretischer Arbeiten
etwas Beruhigendes. Auf der anderen Seite steht die beunruhigende Gewißheit, daß nicht allein
die Naturkatastrophe weiterhin aktuell bleibt. Die Geisteswissenschaft wird nicht umhin kommen,
die von Menschen gemachten Katastrophen stärker in den Fokus zu rücken. Der besprochene
Band liefert für diese Aufgabe ein erstes tragfähiges Fundament.

Anmerkungen:

[1] Vgl. Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, (Fotomechanischer Nachdruck) Gütersloh

1991; Johann Heinrich Zedler, Großes vollständiges Universal-Lexikon, Leipzig 1732 ff.; Joachim Ritter

(Hrsg.) u.a., Historisches Wörterbuch der Philosophie, Basel 1971 ff.; Gert Ueding (Hrsg.), Historisches

Wörterbuch der Rhetorik, Tübingen 1992 ff.; Karlheinz Barck (Hrsg.), Ästhetische Grundbegriffe, Stuttgart

2000 ff..

[2] Eine Auswahl verschiedener Deutungen liefert J. Nussbaumer, Die Gewalt der Natur. Eine Chronik der

Naturkatastrophen von 1500 bis heute, Grünbach 1996. Der Autor kommt zu der Feststellung: „Eine einheit-

liche und allgemein verbindliche Definition von Katastrophe existiert in der Literatur nicht“ (15). In der Geo-

logie gilt die Katastrophentheorie zudem als überholt. Vgl. Steven M. Stanley, Historische Geologie, Heidel-

berg und Berlin 2001 (2. Aufl.), S. 669.

[3] Johann Georg Sulzer, Allgemeine Theorie der Schönen Künste, 4 Bde. (1792-99). Vergewissern kann

sich Sulzer wiederum bei Scaliger, vgl. Julius Caesar Scaliger, Poetices libri VII (1561), L.I.C.9. - vgl. auch

Joachim Heinrich Campe, Wörterbuch zur Erklärung und Verdeutschung der unserer Sprache aufgedrunge-

nen fremden Ausdrücke, Braunschweig 1801.

[4] Zwei Beispiele: Daniel François Espit Auber, La Muette de Portici, endet mit dem Ausbruch des Vesuvs

und wurde in Deutschland als „Die Stumme von Portici“ unter Richard Wagner als Dirigent uraufgeführt.

Gasparo Spontinis „Die Vestalin“ endet mit einem Blitzschlag, der die erloschene Feuerschale im Tempel

wieder entzündet.

[5] Werner Busch, Das sentimentalische Bild. Die Krise der Kunst im 18. Jahrhundert und die Geburt der

Moderne, München 1993, S. 10.

[6] Vgl. Dombois, in: Elementare Gewalt. Kulturelle Bewältigung. Aspekte der Naturkatastrophe im 18. Jahr-

hundert, Hrsg. von F. Eybl u.a. (Jb. der Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhun-

derts, Bd. 14/15), Wien 2000, S. 197-216.

[7] Dewitz, Bodo von und Nekes, Werner (Hrsg.), Ich sehe was, was Du nicht siehst. Sehmaschinen und Bild-



ArtHist.net

6/6

welten, Köln 2002.

Empfohlene Zitation:

Jörg Trempler: [Rezension zu:] Groh, Dieter (Hrsg.): Naturkatastrophen. zu ihrer Wahrnehmung, Deutung

und Darstellung von der Antike bis ins 20. Jahrhundert (= Literatur und Anthropologie), Tübingen 2001. In:

ArtHist.net, 03.11.2004. Letzter Zugriff 09.01.2026. <https://arthist.net/reviews/67>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

