
1/4

Poeschke, Joachim: Wandmalerei der Giottozeit in Italien 1280 - 1400, München:
Hirmer Verlag 2003
ISBN-10: 3-7774-9800-9, 456 S., EUR 132.00, ca. CHF 215.00

Rezensiert von: Sabine Poeschel, Stuttgart

Joachim Poeschke knüpft mit seinem Band zur italienischen Wandmalerei des 13. und 14. Jahr-
hunderts an die von Steffi Roettgen vorgelegten Bände zur Wandmalerei der Frührenaissance
an.[1] Diese Bände mit ganzseitigen Aufnahmen von Antonio Quattrone breiteten erstmals ein brei-
tes, wenn auch nicht gesamtheitliches Spektrum der Gattung in opulenter Ausstattung aus. Grund-
risse und Schemazeichnungen zur Disposition der Fresken im Raum stellen die Malereien in den
architektonischen Zusammenhang, den man bei den meisten Publikationen zur Wandmalerei ver-
misst. Darüber hinaus orientieren übersichtliche Gesamtaufnahmen der Innenräume den Leser
über den Standort der Malereien. Quattrones Photographien werden ergänzt durch Aufnahmen
von Ghigo Roli, der sich 1997 vor und während des Erdbebens in Assisi in der Oberkirche von San
Francesco befand und dessen Arbeiten Poeschke begeisterten.[2]

In seinem jüngsten Buch kehrt Joachim Poeschke auf das Terrain eines alten Forschungsgebie-
tes zurück, nachdem er sich in den letzten Jahrzehnten der Skulptur Italiens gewidmet hatte.
Zuvor, 1985, veröffentlichte Poeschke eine Monographie mit dem Titel „Die Kirche San Francesco
in Assisi und ihre Wandmalereien“. Die malerische Ausstattung der Ober- und Unterkirche von San
Francesco ist auch Dreh- und Angelpunkt des neuen Buches. Schon im Vorwort stellt der Autor
klar, dass die jüngere Diskussion um einen römischen Beitrag zu den Neuerungen in der italieni-
schen Malerei seine Sicht der Entwicklung nicht geändert hat und er, Vasari und anderen Florenti-
ner Kunsthistoriographen folgend, allein Cimabue und Giotto die neuen, in Assisi auftretenden
Impulse zuschreibt. Dies ist Poeschkes Standpunkt, den er seit 1985 kämpferisch vertritt. Der Ter-
minus „Giottozeit“ im Titel, mit dem Poeschke an den Titel eines Kolloquiums von 1967 anknüpft,
bekundet ein Urteil, das in seinen Büchern zur Skulptur zumindest in den Untertitel gerutscht war,
z.B. „Donatello und seine Zeit“. An der herausragenden Bedeutung Giottos für die italienische
Malerei um 1300 besteht kein Zweifel, doch gehört die Zuschreibung von Werken an den Florenti-
ner Meister zu den umstrittensten und dornigsten Diskussionen, die kaum weiter führen wie auch
im Falle des vorliegenden Buches.

Poeschke beginnt mit einem Einführungskapitel, das die neue Wahrnehmung von „Bildern“ – hier
wäre vielleicht der medienspezifische Begriff 'Malerei' vorzuziehen – im Spätmittelalter darlegt
und ihren Kunstgehalt betont. Der sprechende Ausdruck der Bilder, bei Dante im Purgatorio als„vi-
sibile parlare“ beschrieben (X, 28-105) und auf drei imaginäre Reliefs bezogen, bezeichnet die
mimetischen Qualitäten der Darstellungen, die mit Gestik und Mimik nicht Sichtbares auszudrü-
cken vermögen, wie das „Ave“ des Engels Gabriel der Verkündigung. War diese Qualität in der
Skulptur eines Nicola Pisano bereits erreicht worden, so wird die neue Lebendigkeit in der Malerei
von Filippo Vilani ausdrücklich in der Malerei Giottos erwähnt. Natürlich sind solcheÄußerungen
der antiken Topik entlehnt, wesentlich jedoch ist die Erwähnung, dass die Malereien als kunstvoll



ArtHist.net

2/4

beschrieben sind und gefallen („artificiosissime“, „non sine delectatione“, S. 12). Solche Bewertun-
gen finden sich zwar schon vor Giotto, werden jedoch nun zum Standard. Die bloße Lust zu Schau-
en wird durch das Gefallen, die Schönheit der Kunstwerke gesteigert. Dieses Vergnügen verbindet
sich mit Erkenntnis, „diletto“ mit „intelletto“. Die Erkenntnis mag das Ziel sakraler Kunst sein, in
einem weiten Bereich der profanen Malerei außerhalb von allegorischen politischen Modellen wird
der Unterhaltungswert sogar eine vorrangige Rolle gespielt haben.[3]

Im folgenden Abschnitt der Einleitung über Giottos Ruhm mit den üblichen Elogen wäre ein Hin-
weis auf die Einseitigkeit der toskanischenÜberlieferungen nicht abträglich gewesen, gerade in
Anbetracht der Tatsache, dass Poeschke sich an ein breiteres Publikum richtet und nicht an die
Spezialisten, die die Hymnen einerseits kennen und zum anderen mit der Parteilichkeit der toskani-
schen Autoren vertraut sind. Mit Cimabue ist ein toskanischer Maler bei der Ausstattung der Ober-
kirche von San Francesco nachgewiesen, mit Jacopo Torriti aber auch eine römischen Künstler-
persönlichkeit. Die Gründung von San Francesco als päpstliche Basilika unter Gregor IX. bezieht
traditionelle Elemente römischer Großbauten wie das Programmschema für ein Langhaus dieser
Dimensionen ein. Bedingt aber durch die einzigartigen Umstände findet sich auch eine deutliche
Veränderung, stilistisch wie programmatisch. Der wesentliche Ansatz für einen Neubeginn der
Malerei liegt in dem Franziskus-Zyklus, den Poeschke gänzlich für Giotto beansprucht. Die Akzent-
verschiebung zur Vita des Franziskus, die im Unterschied zu den herkömmlichen Typologien nicht
in Registern angeordnet ist, sondern einzeilig als Chronologie, stellt den Beginn der neuzeitlichen
Narrative dar. In der Auseinandersetzung über Tradition und Innovation in Rom und Assisi besch-
reibt Poeschke in gewohnter Souveränität die Mosaiken und Fresken in Rom und Umgebung, um
schließlich wieder Assisi zu fokussieren. Die saloppe Wendung, ob die Fresken der Capella Sancta
Sanctorum in Rom den Arbeiten Cimabues in der Oberkirche von Assisi zeitlich vorausgingen, sei
„letztlich ohne Belang“ lässt aufmerken (S. 27). Wie Poeschke zu Recht betont, sind Cimabues
Fresken sorgfältiger und konstruierter, doch der Ansatz zur mimetischen Kunst und damit der neu-
zeitlichen Malerei ist auch in Rom geleistet worden. Serena Romano legte 1995 überzeugend dar,
dass die römische Kunst auf dem Niveau der Sancta Sanctorum eine zweite Wurzel der Trecento-
-Malerei darstellt, eine Position, die Ingo Herklotz verschärfte, als er betonte, dass die römischen
Fresken vor San Francesco die Erneuerung der Malerei in die Wege leiteten.[4] Den großen Namen
aus Florenz ist damit eine namenlose Größe aus Rom vorangestellt.

Das Dilemma der Duecento- und frühen Trecentomalerei besteht in den vielfältigen Innovationen
in einem Zeitraum, für die kein Name außer Giotto oder „Niemand“ vorliegt.[5] Poeschke wehrt
sich gegen die ausweichenden Formulierungen wie „Giotto-Nachfolger“, „school of…“, „cerchia di.“,
„aiuto romano di.“, „nicht identifizierbarer Künstler um 1300“, selbst wenn auch er in einigen Fällen
nicht umhin kommt, einen „Giotto-Nachfolger“ zu benennen, wie im Fall der Magdalenenkapelle
der Unterkirche von Assisi. Mit einer hohen Qualitätsstufe der Bildfindung wie der Ausführung
aber drängt sich der Name auf. Von Ghibertis „Commentari“ an ist dieser Name allerdings ein
Selbstläufer,  der zunächst die toskanische und dann auch die römische Kunsthistoriographie
prägt und Giottos Ideenreichtum, Erfindungsgabe und malerisches Ouvre damit zu einem herkuli-
schen Ausmaß anwachsen läßt. Poeschke ist ein engagierter Vertreter der Kennerschaft, gerade
wenn es um die Meister geht. Diese Meister sind „Helden“, vor allem der junge Giotto, wie Hans
Belting in seiner Rezension vom Poeschkes Assisi-Band von 1985 anmerkte.[6] In dem neuen
Buch erscheint Giotto der Schöpfer der Allegorie sowie des Porträts und trug maßgeblich zur Ablö-
sung des Mosaiks durch Wandmalerei bei (S. 22-33).



ArtHist.net

3/4

In monographischen Kapiteln werden anschließend an die eingehende Einleitung 22 Bildzyklen in
unterschiedlicher Ausführlichkeit vorgestellt. Auch sie konzentrieren sich vorwiegend auf Ableitun-
gen von z. T. ungesicherten Errungenschaften Giottos, verlorenen Arbeiten, die jedoch die Malerei
der nachfolgenden Künstler geprägt haben sollen, so selbst die berühmte Staatsallegorie Ambro-
gio Lorenzettis in Siena (S. 111f.; S. 291). Als die frühesten Monumentalallegorien seien auch die
Fresken  im  Vierungsgewölbe  der  Unterkirche  von  Assisi  Giotto  zuzuschreiben.  Zwar  räumt
Poeschke ein, dass diese Zuschreibung umstritten ist, plädiert jedoch ohne Argumentation für
deren Beibehaltung. Die Allegorien an derart prominenter Position werden für Giotto postuliert,
obwohl die Abbildungen eher das Gegenteil beweisen. Friedrich Rintelens Kritik an den Fresken,
die er als „unsinnlich“, „ängstlich“ und „freudlos“ bezeichnete und einem „Geist der Mittelmäßig-
keit“ zuschrieb, damit unter die Giotto-Apokryphen einreihte, bezeichnete Poeschke schon 1985
als „blind“.[7] Die Fresken der Bardi-Kapelle von S. Croce in Florenz seien ebenfalls „nicht unwider-
sprochen“ Giotto zugeschrieben, doch wird diese Kritik nicht diskutiert (S. 224). Auch die Identifi-
kation des Isaak-Meisters mit Giotto liege im Vergleich mit dem Johannes des Tafelkreuzes aus
S. Maria Novella in Florenz „zwingend nahe“ (S. 62), womit alle Zweifel, ob ein junger Maler zu der-
art reifen Leistungen fähig ist, vom Tisch gewischt sind.

Nach Bruno Zanardis jüngster Publikation soll Giotto sogar gar keine bedeutende Rolle bei der
Ausmalung der Oberkirche gespielt haben.[8] Es ist begreiflich, dass Poeschke eine Gegenpositi-
on zu Beltings von den 70er Jahren geprägten Auslegung der Fresken der Oberkirche von Assisi
als einem „faszinierenden Kollektiv-Unternehmen“, in dem Giotto weder festzumachen noch hin-
auszulösen sei, abrücken will und die Freskenzyklen mit Namen hinter einem Doppelpunkt ver-
sieht.[9] Das Volumen des Buches mit den faszinierenden Abbildungen lässt jedoch Poeschkes
Kunst der Beschreibung wie sein sensibles Kriterium für künstlerische Qualität manchmal vermis-
sen und gewichtige, reich bebilderte Bände sollten nicht eine gewichtige Argumentation ersetzen.

___________
Anmerkungen:

[1] Steffi Roettgen, Wandmalerei der Frührenaissance in Italien, I: Anfänge und Entfaltung, 1400 - 1470,

München 1996; dies. Wandmalerei der Frührenaissance in Italien, II, Die Blütezeit, 1470 - 1510, München

1997.

[2] Joachim Poeschke, Rezension von Giorgio Bonsanti, Assisi. Die Deckenfresken der Oberkirche von San

Francesco, München 1997, in: Neue Züricher Zeitung vom 3. 10. 2002.

[3] Andrew Martindale, Painting for pleasure - some lost fiftheeth century secular decorations of Northern

Italy, in: The vanishing past. Studies in medieval art, liturgy and matrology presented to Christopher Hohler,

Oxford 1981, 109 - 131. Martindale dehnt seine Betrachtung bis ins Hochmittelalter aus.

[4] Serena Romano, Il Sancta Sanctorum, gli affreschi, in: Sancta Sanctorum, Mailand o.J. (1995); Ingo Her-

klotz, Rez. Sancta Sanctorum, Mailand o. J., in: Kunstchronik 50, 1997, 276-286 und ders. in: Pratum Roma-

num. Richard Krautheimer zum 100. Geburtstag, Wiesbaden 1997, 149-180.

[5] Vgl. Herwarth Röttgen, Die Inbesitznahme des Lateran durch Bonifaz VIII. Überlegungen zur Wirklichkeit

der Benediktionskanzel in Giottos Fresko und zur alten Benediktionskanzel des Lateran, in: Das andere

Wahrnehmen. Beiträge zur europäischen Geschichte, Köln, Weimar und Wien 1991, S. 141, Anm. 1: „Unab-

hängig von der Frage Giotto oder nicht erscheint wenig glaubhaft, daß Bonifaz VIII. diese in jeder Hinsicht



ArtHist.net

4/4

anspruchsvolle Werk einem «aiuto» oder «sonst nicht identifizierbaren römischen Künstler» übertragen

habe. Schon allein die bedeutende Kompositionsidee spricht gegen einen Niemand.“

[6] Hans Belting, Rezension von Joachim Poeschke, Die Kirche San Francesco in Assisi und ihre Wandma-

lereien, München 1985, in:

Kunstchronik 39, 1986, S. 420.

[7] Friedrich Rintelen, Giotto und die Giotto-Apokryphen, Basel 2. Aufl. 1923, S. 200, dazu Poeschke, 1985,

S. 37.[8] Bruno Zanardi, Giotto e Pietro Cavallini. La questione di Assisi e il cantiere medievale della pittura

a fresco, Mailand 2002.

[9] Hans Belting. Die Oberkirche von San Francesco in Assisi. Ihre Dekoration als Aufgabe und die Genese

einer neuen Wandmalerei, Berlin 1977, S. 242.

Empfohlene Zitation:

Sabine Poeschel: [Rezension zu:] Poeschke, Joachim: Wandmalerei der Giottozeit in Italien 1280 - 1400,

München 2003. In: ArtHist.net, 12.10.2004. Letzter Zugriff 11.01.2026. <https://arthist.net/reviews/66>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

