ArtHist net

Felfe, Robert: Naturgeschichte als kunstvolle Synthese. Physikotheologie und
Bildpraxis bei Johann Jakob Scheuchzer, Berlin: Akademie Verlag 2003
ISBN-10: 3-05-003717-2, X, 241 S, ca. EUR 49.80

Rezensiert von: Jan Altmann
Denken in Collagen und Montagen

Knapp hundert Jahre nach Johann Jakob Scheuchzers ,Physica Sacra” (1731-1735) erschien die
seinerzeit fir ihre malRstabsetzende Ausstattung gelobte ,American Entomology“ des Zoologen
und Sammlungskurators Thomas Say (1787-1834). Das von Charles-Alexandre Lesueur
(1778-1846), selbst autodidaktischer Naturkundler und Veteran der franzosischen Australienexpe-
dition unter Nicolas Baudin (1800-1804), gestaltete Frontispiz erinnert an die Bildtafel der ,Physi-
ca Sacra” zum flinften Schopfungstag. [1] DaB Lesueur in seinem Titelblatt jene Bildtafel der ,Phy-
sica Sacra” oder ,Kupfer—Bibel” paraphrasiert, obwohl Says strikt taxonomische Abhandlung in
keiner Weise in der Tradition von Scheuchzers physikotheologischem Werk steht, zeugt von der
Wertschatzung, die man dessen piktoraler Ausstattung entgegen brachte.

Die Illustration zum ,Funfte[n] Tagwerck” gehort zu jenem vielschichtigsten von drei Bildtypen der
Kupfer-Bibel (132), bei dem eine tiefenraumliche Landschaft von einem virtuellen Rahmen einge-
fasst wird. Vor diesen sind wiederum vollplastische und mit dem Bildthema in Verbindung
gebrachte Naturgegenstdande und Artefakte gesetzt. Der zweite Typus ist demgegeniiber weniger
komplex. Das Bild ist lediglich von einer einfachen Linie gerahmt. Aufgrund von Trompe-I'oeil-Ob-
jekten oszilliert es jedoch zwischen Tiefenrdumlichkeit und planer Materialitdt. Beim dritten Typus
sind die abgebildeten Dinge ohne illusionistische Effekte und desemantisierend auf das Weil} des
Blattes aufgebracht. Der Autor des hier anzuzeigenden Buches, Robert Felfe, befasst sich vor
allem mit dem ersten, komplexesten Bildtypus, der semantisch am stérksten aufgeladen ist.

Die monumentale ,Physica Sacra®“, die zugleich Bibelkommentar und Kompendium zeitgendssi-
schen Wissens gewesen ist, bildet fiir Robert Felfe das zentrale Arbeits- und Quellenmaterial, um
das wissenschaftliche Denken und die visuellen Praktiken des Arztes und Polyhistors Scheuchzer
(1672-1733) zu rekonstruieren und die Aporien seiner religios-hermeneutischen Naturdeutung
auszuloten. Ebenfalls herangezogen werden Scheuchzers fossilien- und alpenkundliche Publikatio-
nen. Diese zwei lllustrationsreihen bilden den Leitfaden fiir die ersten beiden Abschnitte der reich
illustrierten kunsthistorischen Dissertation. Eingefiigt ist zudem ein textanalytisches Kapitel zu
Scheuchzers empirisch-systemkritischer, eklektizistischer Philosophie. Den dritten Abschnitt sei-
ner Arbeit widmet Felfe einem frappanten, bislang unveroffentlichten Werkfragment aus Scheuch-
zers Nachlass, den Collagen zu einem geplanten ,Lexicon Diluvianum®. Angesichts der enormen
thematischen Bandbreite von Scheuchzers wissenschaftlichen Interessen und Veréffentlichungen
konzentriert sich Felfe zum einen auf dessen Forschungen zu Gestalt, Vergangenheit und Bedeu-
tung der Erde, zum anderen auf seine Uberlegungen zum Menschen als leibliches Wesen, seine
Stellung in der Schépfung und den kognitiven Vorgéangen von Wahrnehmung.

1/6



ArtHist.net

Wie der Titel der an der Berliner Humboldt-Universitat bei Horst Bredekamp und Hartmut Boehme
entstandenen Studie ankiindigt, gehdren die von ihr beleuchteten Themen der Scheuchzerschen
Bildpraxis und Physikotheologie zum Feld der Naturgeschichte. Kein exponierter Trager der wis-
senschaftlichen Revolution wie die Astronomie, die Mathematik oder die Physik, im Schatten der
politisch-philosophischen Aufklarung stehend, affektiv weniger aufgeladen als die Medizin und
schliel3lich abgeldst durch die Biologie, blieb die Disziplin der Naturgeschichte auch nach dem,cul-
tural turn” von der Wissenschaftsgeschichtsschreibung zunachst wenig beachtet. Dies dndert
sich erst in jlingster Zeit, wobei die Kunstgeschichte entscheidende Beitrdge liefert, zu denen nun
auch Felfes Untersuchung zu z&hlen ist. [2] Vor diesem Hintergrund geht es Felfe nicht darum,
Scheuchzers Beitrag zum Fortschritt der Naturwissenschaften zu bestimmen, sondern die Dicho-
tomien und Spannungen seines sprachlichen und visuellen Denkens herauszuarbeiten.

Inspiriert von Studien zur visuellen Kultur, wie sie Michael Baxandall, Svetlana Alpers oder Jonat-
han Crary vorgelegt haben, und den Pionierarbeiten zur visuellen Reprasentation in den Wissen-
schaften von Martin Rudwick, Bruno Latour oder Martin Kemp, wenden sich sowohl Kunst- als
auch Wissenschaftsgeschichte zunehmend szientifischen Visualisierungen und deren Verkniip-
fung mit der Kultur ihrer Zeit zu. [3] David Toppers vor einem knappen Jahrzehnt geduBerte Kritik
daran, dass die Autoren von Arbeiten zu wissenschaftlichen lllustrationen die Bilder selbst meist
weder direkt in den Blick nehmen noch im Detail diskutieren, hat jedoch auch heute noch Giiltig-
keit. [4] Dagegen raumt Robert Felfe den materiellen und mentalen (!) Bildern Scheuchzers nicht
nur eine besondere Stellung im Prozess der Hervorbringung und Vermittlung von Wissen ein, son-
dern treibt ihre Beschreibung und Interpretation bis in kleinste Figurationen und ambivalente Kons-
tellationen.

Ohne dies mit grofRer Geste zu deklarieren, orientiert sich die Arbeit methodisch vor allem an zwei
Modellen: einer Ikonologie Warburgscher Provenienz, die ,Kunstwerkgeschichte” als ,Wissen-
schaft von der bildhaften Gestaltung” projektiert, sowie an Blumenbergs Metaphorologie. [5] Letz-
tere kommt vor allem in der Untersuchung von Scheuchzers eklektizistischen Aussagen zur Wahr-
nehmung, mentalen Reprasentation und Affektmechanik zum tragen. Dieses langste von insges-
amt acht Kapiteln legt die interpretative Grundlage fiir die nachfolgende Rekonstruktion der Bild-
konzepte der,Physica Sacra“. Zuvor wird der Leser anhand minuzidser Einzelanalysen ausgewahl-
ter lllustrationen und Metaphern aus Scheuchzers Werken in dessen physikotheologisches Welt-
bild eingefiihrt. Mit Ausnahme eines Falles, ndmlich Scheuchzers phanomenaler Verwechslung
eines versteinerten Riesensalamanders mit den Uberresten eines ,Sintflutmenschen”, bei dem Fel-
fe sich auf eine nicht ganz iberzeugende psychologische Erklarung zuriickzieht (68f.), begriindet
er die damalige und heutige ,Kuriositat” der ,Physica Sacra“ konsequent mit Scheuchzers Weltmo-
dell und wissenschaftlichem Denken. [6]

Scheuchzer sah die Natur als wunderbare Offenbarung des gottlichen Werkmeisters. Zugleich
degradiert er sie aufgrund seiner mathematisch-mechanistischen Naturauffassung cartesiani-
scher Pragung zu vollig passiver Materie. Gerade dieser Dualismus wird zu einem entscheidenden
Strukturelement der physikotheologischen Illustrationen (9). Scheuchzer gehérte zu denjenigen,
die um 1700 im Zuge einer Dynamisierung des Weltbildes begannen, einen diluvialen Ursprung
von Fossilien anzunehmen. In seine Bildtafel zum ,Anfang der Suendfluth” (Abb. 21) montiert er
fossile Funde, die besonders aussagekraftig flir eine im Einklang mit der mosaischen Chronologie
stehende ,Datierung” der weltweiten Uberschwemmung auf das Friihjahr sind (61).

2/6



ArtHist.net

Die zunéchst als ruinendhnlich empfundene Erscheinung alpiner Bergformationen wird von
Scheuchzer mit Hilfe des Konzeptes der kiinstlichen Ruine umgedeutet in die ,paradoxe Figur
einer unordentlichen Ordnung” (84). Diese Wendung der Bauwerksmetaphorik zeichnet sich im
Kupferstich zur ,postdiluvialen Neuschopfung” (80 und Abb. 27) ab. Eine ,doppelte Differenz zwi-
schen den Geschlechtern” inszeniert Scheuchzer in der Grafik zur Erschaffung des Menschen (29
und Abb. 2). Dessen Todesverfallenheit wird dem pranatalen Wachstum und damit dem weibli-
chen Korper zugewiesen, wahrend der iber die Welt herrschende Adam im Licht Gottes dessen
Schopfung preist (29 und 37). In der Bildtafel ,Lerne dich selbst erkennen” stehen emotionslose
anatomische Figuren vor einem unbewegten, von Schiffen befahrenen Ozean (Abb. 12). In einer
ausfiihrlichen, die Tradition der anatomischen lllustration reflektierenden Deutung gelingt es Felfe,
zu zeigen, dass in diesem Bild verstorende Affekte zur menschlichen Vergéanglichkeit verborgen
werden (56).

Dreh- und Angelpunkt von Scheuchzers Metaphernkosmos sind die ,Denck-Bilder”, mentale ima-
ges von Dingen, sinnlichen Qualitaten und Vorstellungen, die sich zu einem unerschopflichen ,Ge-
maldekabinett der Vernunft” (114) zusammenfiigen. Dessen prozessuale Denkoperationen wer-
den von Scheuchzer, so die gewagte Annahme des Autors, in Analogie zu den Vorgangen in realen
Galerien skizziert wie sie auf so genannten Kabinettbildern wiedergegeben werden (128). Wie Fel-
fe anhand diverser Bild- und Textquellen vorfiihrt, speisen sich die Bildmontagen der ,Physica
Sacra” neben der Trompe-I"%zil-Malerei und den vielschichtigen Raumsituationen des barocken
Theaters aus der Wissensordnung der Kunst- und Wunderkammern. Letztere spannen einen
gemeinsamen musealen Hintergrund zur Leitmetapher der Denck-Bilder. Deren ,epistemologi-
sche” Konfiguration wird zudem in den Kupferstichen medialisiert und visualisiert. ,Dabei ist die
Metaphorik nicht das primare, den Bildtafeln vorgangige Theoriegebilde, sondern eine Art der
Beschreibung von Wahrnehmungs- und Denkvorgéangen, die in den Bildtafeln wiederum ihre &sthe-
tisch-mediale Praxis finden.” (170) Wahrend die lllustrationen der ,Physica Sacra”“ Scheuchzers
»geheiligte Natur-Wissenschafft” propagieren, versuchen seine collagierten Icones pro lexico Dilu-
viano aus Mineralien und Versteinerungen einerseits sowie christlichen oder antikisierenden, teil-
weise grotesken Motiven andererseits die Natur- und Humangeschichte in einer zeitlichen Per-
spektive miteinander zu verkniipfen, ,die von der biblischen Uberlieferung weitgehend unabhéngig
ist.” (199, auch 201) In der anderen Richtung der Zeitachse entwerfen die Bilder der Sdulen am
Julierpass, lllustrationen aus Scheuchzers alpenkundlichen Schriften (Abb. 29 und 31), ein dynami-
sches Konzept historischer Entwicklung, in dem unter Rekurs auf das Frontispiz von Bacons
Instauratio magna eine,naturgeschichtliche Vergangenheit mit dem Aufbruch in eine wissen-
schaftlich-technische Zivilisation” visioniert wird (95).

Indem Scheuchzers Collagen zum projektierten ,Lexicon Diluvianum” ein vielfaltiges Beziehungs-
geflecht aus Naturalien und Kunstwerken weben, entfernen sie sich von der Denk- und Wissens-
ordnung wie sie Foucault fiir das 18. Jahrhundert freigelegt hat (175). Demnach hat dieAhnlich-
keitsbeziehung ihre epistemische Leitfunktion verloren. Sie ist jetzt dem Beweis des Vergleiches
der sichtbaren Strukturen unterworfen. Die Zeichen und die von ihnen bezeichneten Dinge der
Welt sind strikt getrennt. Die Beziehung zwischen beiden wird arbitrar. Die weitreichende These,
dass Scheuchzers Wahrnehmungskonzept und Bildpraxis aus Foucaults Ordnungsraster der
Naturgeschichte des 18. Jahrhunderts herausfallen, stellt Felfe auch beziiglich der Bildtafel zur ,Er-
schaffung und Zeugung des Menschen’ und der in ihr zitierten anatomische Praparate Frederik
Ruyschs auf (39 und Abb. 2). Entsprechend unterlaufen, so Felfe, die,Denck-Bilder” und ihre hete-

3/6



ArtHist.net

rogenen Erscheinungsformen ,die Grenzen der Représentation” (127). [7]

Parallel dazu werde in den Tafeln zu den ,Klagen und Rechtsanspriichen der Fische” (Abb. 23) mit-
tels der Beschriftung, die sich der Form der Fossiliensteine mimetisch anschmiegt, die Distanz
zwischen der Sprache und den Dingen aufgehoben (66). Ob daraus nun zu folgern ist, dass
Scheuchzers metaphorische und mediale Konstrukte schillernde Relikte eines vergangenen episte-
mischen Gefiiges sind (wozu Felfe tendiert), Foucaults Modell der,episteme” des ,Age classique”
zu modifizieren ist oder Scheuchzers Denken trotz alledem in diese eingepasst werden kann, konn-
te die bereits begonnene weitere Forschung zu Scheuchzer und zur Naturgeschichte klaren.

An dieser Stelle dazu einige skeptische, die dritte Hypothese favorisierende Bemerkungen:
Scheuchzer unterscheidet zwischen ,materialische[n] und Geistliche[n] Denkbilderen [sic! — der
Rez.]“ (zit. nach S. 123), die, so Felfe, ,zwischen Objekten der Wahrnehmung und deren Darstel-
lung” changieren (124). Dies konvergiert jedoch durchaus mit der fiir Foucault paradigmatischen
,Logique de Port-Royal.” Felfe betont das ,ungetrennte Nebeneinander” der unterschiedlichen For-
men von Denck-Bildern, die ein ,unteilbares Spektrum* ausbilden (123) und sich in,inneren Samm-
lungsrdumen” befinden (131). In der klassischen Naturgeschichte waren die Dinge und die Zei-
chen demgegeniber in der Tat getrennt. Doch war man zugleich bestrebt, die Distanz zwischen
ihnen zu reduzieren, ,um die Sprache dem Blick sehr nahe zu bringen und die betrachteten Dinge
moglichst in die Nahe der Worter zu riicken.” (Foucault) Zudem war die von Scheuchzer praktizier-
te, exklusive Privilegisierung des Gesichtssinnes (109) charakteristisch fiir das 18. Jahrhundert.
[8] Trotz des Zogerns des Rezensenten, sich den Thesen Felfes in Bezug auf Scheuchzers ,subver-
sive” bzw. ,anachronistische” Naturgeschichte anzuschlieRen, bleibt zu betonen, dass eine mikro-
historische, empirische (hier: bildgeschichtliche) Forschung durchaus geeignet ist, Entdeckungen
zu machen, die quer zu Foucaults diskursanalytischer Stratigrafie der Wissensformationen liegen.

[9]

In das Literaturverzeichnis der hier rezensierten Studie haben sich leider diverse Errata eingeschli-
chen. [10] Nutzlich ware ferner eine bibliographische Erfassung der im Text erwédhnten hollandi-
schen und franzésischen Ausgaben der ,Physica Sacra“ gewesen (20, Anm. 71). Wahrend zudem
Werke, aus denen zitiert wird, selbstverstandlich in die Bibliographie aufgenommen werden, tau-
chen solche, aus denen lllustrationen reproduziert werden, dort nicht auf. SchlieBlich sei erwahnt,
dass es sich bei den lllustrationen der im Gbrigen erst 1676 und nicht 1671 in Ganze erschienen
,Histoire naturelle de animaux” von Claude Perrault um Radierungen und nicht um Kupferstiche
handelt (Abb. 60). Diese Marginalien sollen jedoch die Leistung von Robert Felfes fundierter und
Augenoffnender Arbeit, mit der er Kunstgeschichte in den Horizont einer Kulturgeschichte der Wis-
senschaften stellt, nicht schmalern. lhr ist eine polydisziplindre Leserschaft zu wiinschen.

Anmerkungen:

[1] Tf. XII. Gesehen hat dies Ann Shelby Blum: Picturing Nature: American Nineteenth—Century Zoological
lllustration (Princeton/New Jersey: Princeton University Press, 1993), S. 56 sowie Abb. 2.7 und 2.8 (S. 56
und 57). Thomas Say, American Entomology: or Description of the Insects of North America, 3 Bde. (Phila-

delphia: Samuel Augustus Mitchell, 1824-1828).

[2] Fiir eine Revision der Bedeutung von ,Natur” in der Aufklarung siehe Emma C. Spary, ,The ,Nature’ of

Enlightenment®, in: The Sciences in Enlightened Europe, hg. von William Clark, Jan Golinski und Simon

4/6



ArtHist.net

Schaffer (Chicago, London: The University of Chicago Press, 1999), S. 272-304. Siehe auch dies., Utopia's
Garden: French Natural History from Old Regime to Revolution (Chicago, London: The University of Chica-
go Press, 2000), sowie den Sammelband Naturalists and Society: the Culture of Natural History in Britain
(1700 - 1900), hg. von David Elliston Allen (Aldershot: Ashgate/Variorum, 2001); zu Wissenschaft und den
Wissenschaften im 18. Jahrhundert allgemein das soeben erschienene Standardwerk von Roy Porter
(Hg.): Eighteenth-Century Science (The Cambridge History of Science, Bd. 4), Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2003.

[3] Siehe z.B.: Books and the Sciences in History, hg. von Marina Frasca-Spada und Nick Jardine (Cambrid-
ge: Cambridge University Press, 2000); Science and the visual image in the Enlightenment (European stu-
dies in science history and the arts V), hg. von William R. Shea (Canton/Mass.: Science History Publicati-
ons, 2000); Merchants and marvels: commerce, science, and art in Early Modern Europe, hg. von Pamela

Smith und Paula Findlen (New York, London: Routledge, 2001), S. 109-136.

[4] David Topper, ,Towards an Epistemology of Scientific lllustration”, in: Picturing Knowledge: Historical
and Philosophical Problems Concerning the Use of Art in Science, hg. von Brian S. Baigrie (Toronto: Univer-

sity of Toronto Press, 1996), S. 215-249, hier S. 219.

[5] Zit. nach Michael Diers, Schlagbilder: Zur politischen Ikonographie der Gegenwart (Frankfurt/M.:
Fischer Taschenbuch Verlag, 1997) S. 48, Anm. 34; zu Blumenbergs Metaphorologie siehe auler den von
Felfe angegebenen Schriften: Hans Blumenberg, ,Beobachtungen an Metaphern®, in: Archiv fir Begriffsge-

schichte, 15 (1971), S. 161-214.

[6] Aus Sicht Buffons sind die Bildtafeln ,nach Belieben und ohne Notwendigkeit” angeh&uft worden und
scheinen ,zur Belustigung von Kindern” gemacht (zit. nach Felfe, S. 3, Anm. 5). Zum Unterschied zwischen
+Weltmodell” und ,Weltbild“ siehe Hans Blumenberg, Die Legitimitat der Neuzeit (Frankfurt/M.: Suhrkamp
Taschenbuch Verlag 1996), S. 473, Anm. 310.

[7] Diese Formulierung ist insofern ungliicklich, als Foucault gerade dasjenige Kapitel mit ,Die Grenzen der
Reprasentation” iiberschreibt, in dem er die Ablosung der Wissensordnung der Aufklarung analysiert, wah-
rend Felfe ja gerade darauf abzielt, Scheuchzer an das vorangehende Zeitalter des Barock anzubinden.

Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge: Eine Arch&ologie der Humanwissenschaften (Frankfurt/M.: Suhr-

kamp Taschenbuch Verlag, 1974), hier Zweiter Teil, Kap. 7.

[8] Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge: Eine Archdologie der Humanwissenschaften (Frankfurt/M.:

Suhrkamp Taschenbuch Verlag, 1974), S. 98, 173 und 174.

[9] Ein auf spektakuldren Materialfunden basierendes Beispiel bietet David Freedbergs jiingste Arbeit iber
4die Luchsaugigen”: The Eye of the Lynx: Galileo, his Friends, and the Beginnings of Modern Natural Histo-
ry (Chicago: University of Chicago Press, 2002); siehe auch ders. bereits einige Jahre zuvor: ,Iconography
between the History of Art and the History of Science: Art, Science, and the Case of the Urban Bee", in: Pic-
turing science, producing art, hg. von Caroline A. Jones und Peter Galison (New York, London: Routledge,
1998), S. 272-296, hier bes. S. 288. Zum Thema der Annéherung von Sprache und Dingwelt siehe auch die
soeben erschienene Studie von Horst Bredekamp: Die Fenster der Monade: Gottfried Wilhelm Leibniz’

Theater der Kunst und der Natur (Berlin: Akademie Verlag, 2004).

[10] Vergeblich sucht man die Eintrdge zu Pinault (1990) und Baxandall (1972) (4, Anm. 19, und 5, Anm.
24) [Madeleine Pinault, Le peintre et I'histoire naturelle (Paris 1990); Michael Baxandall, Painting and Expe-

rience in Fifteenth—Century Italy: A Primer in the History of Pictorial Style (Oxford 1972, deutsche Ausg.:

5/6



ArtHist.net

Die Wirklichkeit der Bilder: Malerei und Erfahrung im Italien des 15. Jahrhunderts, Berlin: Wagenbach Ver-
lag, 1999)]. Beim Kat. Savoirs finden sich mehrere falsche Schreibweisen und es fehlt die Angabe des Her-
ausgebers [Tous les savoirs du monde: encyclopédies et bibliothéques, de Sumer au XXle siécle, Ausst.Ka-
t., Paris, Bibliothéque nationale de France, 1986/1987, hg. von Roland Schaer (Paris 1996)]. Der Herausge-
ber von Kat. L'ame schreibt sich nicht ,Claire” sondern ,Clair”. Bei Pickering (1992) und Rheinberger (1997)
fehlt jeweils die Angabe, dass sie die Herausgeber sind. Bei Kemp (1996) vermisst man die Seitenangabe

(S. 40-85).

Empfohlene Zitation:

Jan Altmann: [Rezension zu:] Felfe, Robert: Naturgeschichte als kunstvolle Synthese. Physikotheologie und
Bildpraxis bei Johann Jakob Scheuchzer, Berlin 2003. In: ArtHist.net, 27.09.2004. Letzter Zugriff
10.01.2026. <https://arthist.net/reviews/65>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

6/6


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

