
1/4

Gaier, Martin: Heinrich Ludwig und die »ästhetischen Ketzer«. Kunstpolitik,
Kulturkritik und Wissenschaftsverständnis bei den Deutsch-Römern (= Studien zur
Kunst; 29), Köln [u.a.]: Böhlau Verlag 2013
ISBN-13: 978-3-412-21046-5, 445 S., EUR 54.90

Rezensiert von: Alexander Auf der Heyde, Università di Palermo - Dipartimento di
Culture e Società

Wie würden die Reaktionen ausfallen, wenn ausschließlich Literaturwissenschaftler, Soziologen
und Philosophen als kompetente Interpreten wissenschaftsgeschichtlicher Probleme angesehen
würden und die Kunsthistoriker – also diejenigen, die mit dem wissenschaftlichen Instrumentari-
um ihres Faches aus praktischer Erfahrung vertraut sind – systematisch von der Wissenschaftsge-
schichte ferngehalten würden? So oder ähnlich dürfte sich die Künstlerzunft des 19. Jahrhunderts
gefühlt haben, als man sie – vor allem im Zuge des Holbeinstreits – definitiv aus Forschung, Leh-
re und Denkmalpflege vertrieb und die Kunstakademien somit zunehmend zu Reservaten der rei-
nen Künstlerbildung mutierten. Ob die Historisierung der Kunstbetrachtung das Produkt eines in
der französischen und italienischen Frühaufklärung zu verortenden Empirisierungsschubs[1] oder
ob das treibende Element ihrer Verwissenschaftlichung die im deutschsprachigen Raum stattfin-
dende Dialektik zwischen empirischer Kulturwissenschaft und idealistischer Ästhetik ist[2]: beiden
Deutungsmodellen liegt die Annahme zugrunde, dass die Kunstgeschichte sich von Normen und
bildkünstlerischen Forderungen der Gegenwart – sprich: von schreibenden Künstlern – befreien
musste, um zur «ernsten» Wissenschaft zu reifen. In seiner Wiener Antrittsvorlesung über «Die
Stellung der Kunstgeschichte als Wissenschaft» (1873) beendet Moritz Thausing die seit Langem
schwelenden Kompetenzstreitigkeiten, indem er schlicht und ergreifend den Künstlern jeglichen
Sachverstand in der historischen und theoretischen Deutung von Bildern abspricht, den Gelehrten
von der Einmischung in Fragen der Gegenwartskunst dringlichst abrät.[3]

Die wohl wichtigste Erkenntnis von Martin Gaiers ausführlicher Studie über den Landschaftsmaler
und Kunstschriftsteller Heinrich Ludwig (1829-1897) ist, dass der in Museen, Denkmalsbehörden
und Universitäten ablesbare Prozess einer Institutionalisierung der Kunstgeschichte «nicht von
allen Seiten als Erfolgsgeschichte verstanden wurde und dass es Gruppierungen gab, welche im
Gegenteil die damit einhergehende Verwissenschaftlichung der Kunstbetrachtung und Aufgaben-
beschneidung der Kunstakademien als massives Problem ansahen und darzustellen versuchten»
(12). Trotz seiner häufig zitierten Edition von Leonardos «Buch der Malerei», die 1882 in der von
Rudolf Eitelberger initiierten Reihe der «Quellenschriften für Kunstgeschichte und Kunsttechnik
des Mittelalters und der Renaissance» erschien, ist Heinrich Ludwig für den Großteil der heutigen
Kunstwissenschaftler ein unbeschriebenes Blatt. In der Tat ist es Gaier hoch anzurechnen, dass er
diesen in völlige Vergessenheit geratenen Deutsch-Römer in seiner vielseitigen Rolle als Künstler
und kulturpolitisch engagierten Kunstschriftsteller rehabilitiert, ohne den Anspruch einem verkann-
ten Genie ein literarisches Denkmal zu errichten. Vielmehr sieht der Autor in Ludwig eine «Leitfi-
gur», Absicht seiner Studie ist «einen unbekannten und scheinbar wenig involvierten, aber gut
durch bisher unerforschtes Material dokumentierten Zeitzeugen in Bezug auf einen Komplex bis-



ArtHist.net

2/4

her wenig beachteter Probleme zu befragen».(12)

Im Gegensatz zur gradlinig verlaufenden akademischen Karriere seines Bruders, des berühmten
Physiologen Carl Ludwig (1816-95), erinnert Heinrichs Weg zur Kunstwissenschaft eher einem Bil-
dungsroman. Als Sohn eines kurhessischen Offiziers und Beamten entstammte er dem bildungs-
bürgerlichen Milieu, genoss eine humanistische Erziehung, sodass er trotz des frühen Verlassens
der Schullaufbahn, die er zugunsten einer Künstlerausbildung aufgab, über eine überdurchschnittli-
che Bildung verfügte. Wie kurz zuvor Arnold Böcklin studierte auch Ludwig an der Düsseldorfer
Kunstakademie unter Johann Wilhelm Schirmer (1848-1850). Sein in öffentlichen Museen und Pri-
vatsammlungen verstreuter künstlerischer Nachlass wird von Gaier sorgfältig katalogisiert und
lädt zur weiteren Beschäftigung mit einem bemerkenswerten Zeichner und Maler ein. Recht früh
wird Ludwig zur Aufgabe seines Berufs gezwungen, weil sich seit den späten sechziger Jahren die
Erkrankung an multipler  Sklerose bemerkbar  macht.  In  Rom,  wo er  den größten Teil  seines
Daseins verbringt, wird der ehemalige Künstler in seiner Rolle als Kunstschriftsteller zu einer wich-
tigen Komponente des römisch-deutschen Künstlerzirkels, deren kunsttheoretische Debatten und
kulturpolitischen Initiativen durch ihn – wie Gaier zeigt – nachhaltig geprägt worden sind.

Dank intensiver Archivforschungen fördert Gaier unpublizierte Briefwechsel mit Adolf Friedrich
von Schack und François Wille zu Tage. Der auf den ersten Blick bescheiden ausfallende Textkor-
pus kann dank des neuen Quellenmaterials durch diverse anonym erschienene Schriften Ludwigs
erweitert werden, sodass neben den Artikeln in Fachzeitschriften wie «Zeitschrift für bildende Kun-
st», «Repertorium für Kunstwissenschaft» und «Technische Mittheilungen für Malerei» auch ande-
re Schriften aus Kulturzeitschriften und Feuilletons wie «Die Gegenwart» und «Allgemeine Zei-
tung» identifiziert werden konnten. Bereits 1907 haben Paul Knapp und Josef August Beringer in
diesem Sinne entscheidende Vorarbeiten geleistet und Ludwigs Rolle als kulturpolitischer Autor
betont: ihnen ist die Edition der im Nachlass befindlichen Schriften «Über das Verhältnis des Staa-
tes zur Kunst» (1874), «Über Erziehung zur Kunstübung und zum Kunstgenuss» (1874), «Über Dar-
stellungsmittel der Malerei» (1874) und «Über Kunstwissenschaft und Kunst» (1877) zu verdan-
ken. Interessant ist in diesem Zusammenhang, wie stark Ludwig Themen, die eigentlich bereits im
ausgehenden 18. oder zu Beginn des 19. Jahrhunderts angerissen worden waren, wieder aufg-
reift: der Akademiegedanke und das immer wiederkehrende Thema der Künstlerbildung, die von
Quatremère de Quincy erstmals geäußerte Museumskritik im Kontext des gründerzeitlichen Muse-
umsbooms, die Neubelebung der Fresko- und Monumentalmalerei durch die Nazarener und die
historische Würdigung der nach Berlin transportierten Fresken der Casa Bartholdy. Gerade im Rah-
men der letztgenannten Initiative scheint Ludwig als eine Art «deus ex machina» zu wirken, was
Gaier bereits aus Anlass des Hertziana-Jubiläums zum Ausdruck gebracht hat.

Darüber hinaus zeigt der Autor Ludwigs starke Affinitäten zu Theodor Heyse und dem Kreis der
«ästhetischen Ketzer» um Karl Hillebrand, dessen kulturkonservative Schriften Gaier zu Folge eine
Wesensverwandtschaft zu Ludwigs fortschritts- und materialismuskritischen, zuweilen reaktionä-
ren Ansichten aufweist. Als ausgesprochen problematisch erweist sich das Verhältnis zu dem
Kunstschriftsteller  und Kunstförderer Conrad Fiedler,  dessen Trennung von begrifflichem und
anschaulichen Denken Ludwig strikt zurückweist, weil es die Arbeit des Künstlers auf rein intuitive
Elemente begründet und somit einem ‘ideenlosen’ Naturalismus den Weg zu ebnen scheint. Fied-
lers Theorie der reinen Sichtbarkeit ist ein immer wiederkehrender Aufhänger für Ludwigs Versu-
che, die Union von Kunst und Wissenschaft im Geiste der Renaissance aufrechtzuerhalten. Dass



ArtHist.net

3/4

seine Argumentationen zuweilen polemisch scharf ausfallen, lässt sich wohl auf biographische
Umstände zurückführen (die enttäuschte Suche nach Anerkennung eines «Handwerksgelehrten»
im modernen kunstwissenschaftlichen Diskurs).  Jedenfalls  betont Ludwig bereits 1877,  dass
Renaissancekünstler wie Leonardo und Dürer «nicht nur Anschauungsmenschen, sondern über-
dem verständige und gebildete Denker» waren.[4] Vor allem Leonardos Werdegang wird zum ent-
scheidenden Paradigma des Künstler-Wissenschaftlers, sein «Malerbuch» das Vorbild einer neu-
humanistischen Definition von Künstlerwissen (denn «nach Lionardo’s Sinn gehört gar Manches
zum Wissen eines Malers, wovon einem heutigen Laien nicht so leicht beikommen kann, dass es
dazu gehöre»)[5]. Natürlich fragt man sich, ob der ambitionierte Versuch, Leonardos Schriften zu
aktualisieren und sie als Schatz zu betrachten, «dessen Hebung unserer lebendigen Malerei zur
grössten Wohlthat gedeihen kann», im Zeitalter von Impressionismus und reiner Sichtbarkeit nicht
zum Scheitern verurteilt ist.[6] Die wohl am besten begründete Antwort auf diese Frage liefern Lud-
wigs maltechnische Schriften und die Erfindung der nach ihm benannten Petroleumfarben: dass
diese keinesfalls folgenlos blieben, zeigen Kathrin Kinsehers jüngst publizierte Forschungen über
den Münchner Farbenstreit, in denen Ludwigs Position ausführlich diskutiert wird.[7]

Gaier holt sehr weit aus und scheut keinen Exkurs, aber die Mühen, die er seinem Leser zuweilen
abverlangt, zahlen sich aus. In sämtlichen vom Autor angeschnittenen Bereichen (Kunstpolitik
und -institutionen der Gründerzeit, Karl Hillebrand und der Kreis der «ästhetischen Ketzer»,
Verhältnis Kunst-Wissenschaft) gelangt er zu neuen Erkenntnissen. Vor allem aber rückt er
bestehende Konstellationen zurecht, indem er dem unantastbaren Triumvirat Marées-Hildebrand-
Fiedler einen weiteren künstlerischen Impulsgeber der deutsch-römischen Künstlerkolonie an die
Seite stellt.

Anmerkungen

[1] Gabriele Bickendorf, Fiorillo und der «[…] Blick eines geübten Diplomatikers», in Johann Dominicus Fioril-

lo: Kunstgeschichte und die romantische Bewegung um 1800, hrsg. von Antje Middeldorf Kosegarten, Göt-

tingen 1997, S. 79-95: hier S. 88.

[2] Regine Prange, Die Geburt der Kunstgeschichte: philosophische Ästhetik und empirische Wissenschaft,

Köln 2004.

[3] Zum Thema Kompetenzstreit: Historiker vs. Künstler, siehe auch das ausführliche Kapitel in Hubert

Locher, Kunstgeschichte als historische Theorie der Kunst 1750-1950, München 2001, S. 45-66. Locher

zitiert fernerhin einen Aufsatz von Anton Springer, der sich mit aller Schärfe gegen die Vertreter einer «dog-

matischen Künstlerkunstgeschichte» wendet.

[4] Zit. nach Gaier 2013, S. 251.

[5] H. Ludwig, Lionardo’s Malerbuch. Einige Bemerkungen, in «Repertorium für Kunstwissenschaft», 5

(1882), S. 204-215: hier S. 211.

[6] Ludwig, Lionardo’s Malerbuch. Einige Bemerkungen, zit., S. 215.

[7] Kathrin Kinseher, Womit sollen wir malen?: Farben-Streit und maltechnische Forschung in München. Ein

Beitrag zum Wirken von Adolf Wilheim Keim, München 2014.

Empfohlene Zitation:

Alexander Auf der Heyde: [Rezension zu:] Gaier, Martin: Heinrich Ludwig und die »ästhetischen Ketzer«.

Kunstpolitik, Kulturkritik und Wissenschaftsverständnis bei den Deutsch-Römern (= Studien zur Kunst; 29),

Köln [u.a.] 2013. In: ArtHist.net, 19.01.2015. Letzter Zugriff 17.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/5681>.



ArtHist.net

4/4

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

