
1/4

Rief, Michael; Preising, Dagmar; Borchert, Till-Holger (Hrsg.): Mittelalterliche
Skulpturen in Bewegung. Praymobil, Petersberg: Michael Imhof Verlag 2026
ISBN-10: 3-7319-1561-8, 398 Seiten, EUR 49.95 (DE), EUR 51.40 (AT)

Rezensiert von: Christof Claser, Köln

Im Spätmittelalter erfuhr die Feier des Kirchenjahres eine Belebung und Dynamisierung. Nicht nur
waren Retabel und Bilder im Kirchenraum der Feierlichkeit entsprechend umfassend sichtbar, son-
dern es wurde auch mit ihnen gespielt. Diesem Phänomen bewegter Skulpturen im Mittelalter wid-
met sich die Ausstellung „Praymobil“ des Aachener Suermondt-Ludwig-Museums.[1] Der Titel der
Ausstellung bezieht sich eher auf die die Andacht fördernden Bildobjekte selbst als auf den indivi-
duellen Betenden.

Als eine Ausprägung der Devotio Moderna bildete sich im 14./15. Jh. eine neue innere Anteilnah-
me im Gebet aus. Folglich nahm das in Kirchen, Klöstern, Konventen und im Stadtraum „agieren-
de“ bzw. von Menschenhand bewegte Bildwerk eine wichtige Rolle ein. Erst die Reformation und
zuletzt die Aufklärung beendeten diese Form der Verehrung weitgehend.

Die Co-Kuratorinnen Maria Geuchen und Dagmar Preising haben unter Federführung des stellvert-
retenden Museumsdirektors Michael Rief, zusammen mit 15 Fachautoren in 20 Essays und Kata-
loggruppeneinträgen eine hier zur Besprechung stehende, fast 400 Seiten umfassende Publikati-
on zu dem Thema erarbeitet. Zur beweglichen Skulptur des Mittelalters liegt damit erstmals ein
Handbuch zum „handelnden Bildwerk“ [2] vor, das die mehr als 80 Objekte umfassende Ausstel-
lung begleitet. Zu den Exponaten zählen stehende, sitzende, in Bettchen und Wiegen liegende
sowie schreitende Jesusknaben, Kruzifixe von unterschiedlicher Beweglichkeit mit klapp- oder
drehbaren Armen und Beinen, sowie Augen rollende, den Unterkiefer bewegende oder gar die Zun-
ge bleckende Christusskulpturen (22-28; 78-86; 87-97; 98-107). Außerdem den Kreuzestod durch
die blutende Seitenwunde anzeigende Leichname Christi, liegende Figuren des toten Gottessoh-
nes (sog. Grablieger), Bildwerke des Auferstandenen und solche für dessen Himmelfahrt.

Hinzu kommen im Katalog von Preising bearbeitete Marienbilder wie die schwangere Gottesmut-
ter mit einem im Unterleib sichtbaren und entnehmbaren Jesusfigürchen (Maria gravida), Pieten
mit abnehmbaren Leichnamen Jesu und Marienfiguren für die Himmelfahrt. Zu sehen sind auch
Heiliggeisttauben für das Pfingstfest, Engel, die ins Gewölbe hinauf und aus diesem herabzu-
schweben schienen, Glocken schlagende Engel, Schwebe- und Hängefiguren, sogenannte Maria-
na (165-178), von Kerzenschein illuminierte Skulpturen (179-190); vom Klang begleitete, bewegte
Figuren (191-205). All diese mechanisierten skulpturalen Darstellungen bot das spätmittelalterli-
che rituelle Geschehen en masse.

Ein Beispiel sei näher betrachtet: Unter Albrecht von Brandenburg (1490–1545) wurde in der Stifts-
kirche in Halle das Fest Mariä Himmelfahrt (15. August) besonders feierlich begangen. Im Liber
Ordinarius von 1532 werden die Anweisungen zum Fest ungewöhnlich detailliert festgehalten: Die



ArtHist.net

2/4

Kleriker bereiteten das „Bild der seligen Jungfrau“ samt seiner Trage vor, bedeckten es mit einem
„glatten goldenen Tuch“ und illuminierten die Kirche mit Kerzen. Im Gewölbe über der Auffahrtsöff-
nung bereitete ein Schreiner die Mechanik für die Himmelfahrt vor. Das Bildwerk unter Anlegen
von Seilen und unter Aufsicht von Dekan und Kantor emporgezogen, während die städtischen „Blä-
ser und Pfeiffer“ aus dem Gewölbe herab musizierten. Die Zeremonie, der zwei Wechselgesänge
und die Beweihräucherung vorausgingen, begleiteten der Propst und zwei Messdiener (29-39).

Doch beginnen wir mit dem Kirchenjahr und dem Festkreis, in dessen Zentrum die Geburt des Got-
tessohnes steht. Rund um Weihnachten entstand ein aufwändiges Spiel mit Christusfiguren, Bett-
chen und Wiegen, die nicht allein Nonnen mit großer Erzählfreude in frommen Ritualpraktiken in
Bewegung setzten. Christkinder als Einzelfiguren bilden mit 16 Exemplaren die größte Objektgrup-
pe der Ausstellung. Unter diesen Exponaten stammen acht von neun seriell gefertigten Mechelner
Figuren aus dem Besitz des Aachener Museums.

Neben Weihnachten ist ihr Gebrauch zum Fest der Beschneidung Jesu (1. Jan.) und zur Darstel-
lung Christi im Tempel (2. Jan. Mariä Lichtmess) belegt (154-165; 140-153, Abb. 3). In seiner
künstlerischen Qualität sticht der stehende Christusknabe des Frankfurter Liebieghauses hervor,
der Michel Erhart aus Ulm zugeschrieben wird. Sein lebendiger Ausdruck vermag noch heute zu
bewegen (267). Von besonderer Anmut sind die in Oberschwaben zu verortenden Skulpturen
eines auf einem Kissen sitzenden Knäbleins (273) und eines in ähnlicher Armhaltung, das mit
einem Reh, bzw. eher mit einem Hirschkalb (vgl. Psalm 42,2) interagiert (270).

Mit der zu sehenden Christkindwiege der Brüsseler Bildschnitzerwerkstatt Bormanns aus dem
Musée Cluny, Paris, ist zugleich die Verwendung im Sakralraum überschritten. Denn solche handli-
chen Krippen, die beim Wiegen Schellen erklingen lassen (337), kommen spätestens seit dem 16.
Jh. auch im bürgerlichen Umfeld vor. Dies bezeugt der Kölner Kaufmann und Stadtrat Hermann
Weinsberg in seinen Aufzeichnungen über den Weihnachtstag 1560, an dem er mit seiner Ehefrau
unter abendlichen Gesängen „das Kindtgin ziemlich die hillige tag geweget“ (68).

Der Osterfestkreis stellt Darstellungen des Gekreuzigten ins Zentrum. Der Einzug Jesu in Jerusa-
lem an Palmsonntag findet seinen körperhaften Ausdruck im Nachspiel der auf einem Esel reiten-
den Messiasfigur. Auf Rädern montierte Palmeselskulpturen, gezogen von Berufskorporationen
der jeweiligen Stadt, reihen den Heiland ein in die Palmsonntagprozessionen (70-77).

In der Karfreitags- und Osterliturgie kamen bewegliche Kruzifixe oder stellvertretend die Hostie
zum Einsatz (126-139). Kruzifixe mit schwenkbaren Armen verwendete man seit dem 13. Jh. Das
im Katalog behandelte sogenannte Rood of Grace im südenglischen Zisterzienserkloster Boxley
scheint mit die raffinierteste Mechanik besessen zu haben, konnte es doch den Kopf neigen, mit
den Augen rollen und die Unterlippe bewegen, bis es auf Geheiß Heinrich VIII. zerhackt wurde
(225; 87-97; 191-205, Abb. 10).

Heilige Gräber sind in frühester Form als Truhen mit Grablegungschristus und gemaltem Figuren-
personal überliefert (Kloster Diesdorf, um 1320; Zisterzienserkloster Maigrauge, um 1330/40). Als
dreidimensionale Gruppen sind sie fragmentarisch seit dem späten 13. Jh. erhalten. Miniaturhafte
Architekturen als Prunkschreine treten erst ab dem 15. Jh. auf. Die Ausstellung zeigt den 2,33
Meter hohen Salzburger Tragschrein aus dem Umkreis des Tischlers Petrus Pistator, gefertigt um
1475 (108-125). Unter den animierten Gliedermännern sei hingewiesen auf den „Schmerzensman-



ArtHist.net

3/4

n“ aus Tirol im Rattenberger Augustinermuseum (um 1500), der seine Zunge vorstrecken kann
(302-303), und das Lindenholzkruzifix im Schweizerischen Freiburg, das in seiner Seitenwunde ein
Reservoir für Blut aufweist (300). Hier bleiben mitunter die mechanischen Möglichkeiten der Bild-
werke hinter den schriftlich konkret nachweisbaren Einsätzen zurück.

An Christi Himmelfahrt fuhren Figuren des Auferstandenen in Begleitung von Engeln und Blumen-
regen ins Kirchengewölbe auf (342-343). Und zu Pfingsten flogen Heiliggeisttauben aus dem
Gewölbe in den Chor hinab (340-341). Von Gesine und Johannes Tauberts quellengesättigtem Auf-
satz zu 40 Kruzifixen mit schwenkbaren Armen [3] , der bereits zeigte, dass zu diesen auch ästhe-
tisch anspruchsvolle Werke zählen, bis zu Michael Riefs Standortbestimmung multivalent einsetz-
barer Bildwerke (140-153) tut sich ein multiperspektivisches Spektrum der Erscheinungsformen
auf, von „Gauckel-Werck“ und Jahrmarktsgolgotha über theatralisierend verlebendigenden Zere-
monien bis hin zu wundertätigen Bildern und scheinbar selbstagierenden Automaten. All dies
erfuhr im Konfessionellen Zeitalter (230-244; 224-229) mit der katholischen Reform eine Transfor-
mation und Differenzierung. Für die objektbezogene Forschung festzuhalten bleibt, dass die ca.
130 noch nachweisbaren beweglichen Kreuzigungsfiguren, nebst 20 archivalisch bezeugten, nur
einen Bruchteil der einstigen Vielzahl darstellen dürften (292).

Im Katalog nicht eigens behandelt wird der lebensnahe Objektcharakter der Bildwerke als körperli-
cher Ersatz, der ja nicht allein ein Phänomen dreidimensionaler Darstellungen ist, sondern dem
Kultbild allgemein eignet. Hier wäre ein Verweis auf Gerhard Wolfs Untersuchung zu den römi-
schen Kultbildern sinnvoll  gewesen [4].  Diese Repräsentation heiliger Gestalten spricht Kamil
Kopania an, wenn er bemerkt, dass solche Skulpturen „mitunter als handelnde, lebendige Wesen
angesehen“ wurden (82) und für ausbleibende Hilfe sogar bestraft werden konnten, wie Dagmar
Preising zeigt (219-223).

Indem sich die Ausstellung eingehend dem bewegten Bildwerk im spätmittelalterlichen sakralen
Ritual widmet,  vergegenwärtigt sie eine bedeutsame Spielart der Frömmigkeit und beleuchtet
einen wichtigen Aspekt der alle Gattungen umfassenden Wandlung der Bilder im Rhythmus des
Kirchenjahres. Die reiche Vielfalt unerwarteter Wandlungen behandelte Johannes Tripps anhand
der Spätzeit Antwerpener und Brüsseler Retabel bereits 2018, in dem zur Kinetik des spätmittelal-
terlichen Bildes im Kirchenraum wegweisenden Band des Wallraf-Richartz-Jahrbuchs [5]. Dass die
Ausstellung  auf  den  hyperveristischen  Döbelner  Mirakelmann  (301)  mit  seiner  ausgefeilten
Schnurmechanik, Echthaar und Lederlendenschurz verzichten musste, ist bedauerlich, aber zu ver-
schmerzen. Die relativ geringe Zahl der Leihgaben norddeutscher Frauenklöster wird durch zahlrei-
che Grabtruhen Tiroler Provenienz aufgewogen. Hervorzuheben ist in diesem Kontext der bereits
erwähnte Rattenberger Schmerzensmann (302-303), der unverkennbar in der Nachfolge desjeni-
gen aus dem Umkreis Niclaus Gerhaerts von Leyden in der Propsteikirche Mariä Himmelfahrt in
Wiener Neustadt steht. Die Ausstellung und das begleitende umfangreiche, unverzichtbare Hand-
buch können der künftigen Forschung als zentrale Referenzen dienen.

Referenzen:

[1] Praymobil: Mittelalterliche Kunst in Bewegung, 29.11.2025 – 15.03.2026, Ausstellung im Suer-

mondt-Ludwig-Museum, Aachen.

[2] Johannes Tripps: Das handelnde Bildwerk in der Gotik. Forschungen zu den Bedeutungsschichten und

der Funktion des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Hoch- und Spätgotik, Berlin [1998] 2.



ArtHist.net

4/4

Aufl. 2000.

[3] Gesine und Johannes Taubert: Mittelalterliche Kruzifixe mit schwenkbaren Armen. Ein Beitrag zur Ver-

wendung von Bildwerken in der Liturgie. In: Zeitschrift des deutschen Vereins für Kunstwissenschaft, XXIII,

Heft 4, Berlin 1969, S. 79-121.

[4] Gerhard Wolf: Salus Populi Romani. Die Geschichte römischer Kultbilder im Mittelalter, (Acta Humanior-

a), Weinheim 1990.

[5] Johannes Tripps: Unerwartete Wandlungen. Fallstudien zum Öffnen und Schließen von niederländi-

schen Retabeln. In: Wallraf-Richartz-Jahrbuch 78, S. 21-38.

Empfohlene Zitation:

Christof Claser: [Rezension zu:] Rief, Michael; Preising, Dagmar; Borchert, Till-Holger (Hrsg.):

Mittelalterliche Skulpturen in Bewegung. Praymobil, Petersberg 2026. In: ArtHist.net, 21.01.2026. Letzter

Zugriff 11.02.2026. <https://arthist.net/reviews/51548>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

