ArtHist net

Rief, Michael; Preising, Dagmar; Borchert, Till-Holger (Hrsg.): Mittelalterliche
Skulpturen in Bewegung. Praymobil, Petersberg: Michael Imhof Verlag 2026
ISBN-10: 3-7319-1561-8, 398 Seiten, EUR 49.95 (DE), EUR 51.40 (AT)

Rezensiert von: Christof Claser, K6In

Im Spatmittelalter erfuhr die Feier des Kirchenjahres eine Belebung und Dynamisierung. Nicht nur
waren Retabel und Bilder im Kirchenraum der Feierlichkeit entsprechend umfassend sichtbar, son-
dern es wurde auch mit ihnen gespielt. Diesem Phdnomen bewegter Skulpturen im Mittelalter wid-
met sich die Ausstellung ,Praymobil” des Aachener Suermondt-Ludwig-Museums.[1] Der Titel der
Ausstellung bezieht sich eher auf die die Andacht férdernden Bildobjekte selbst als auf den indivi-
duellen Betenden.

Als eine Auspragung der Devotio Moderna bildete sich im 14./15. Jh. eine neue innere Anteilnah-
me im Gebet aus. Folglich nahm das in Kirchen, Kléstern, Konventen und im Stadtraum ,agieren-
de" bzw. von Menschenhand bewegte Bildwerk eine wichtige Rolle ein. Erst die Reformation und
zuletzt die Aufklarung beendeten diese Form der Verehrung weitgehend.

Die Co-Kuratorinnen Maria Geuchen und Dagmar Preising haben unter Federfiihrung des stellvert-
retenden Museumsdirektors Michael Rief, zusammen mit 15 Fachautoren in 20 Essays und Kata-
loggruppeneintragen eine hier zur Besprechung stehende, fast 400 Seiten umfassende Publikati-
on zu dem Thema erarbeitet. Zur beweglichen Skulptur des Mittelalters liegt damit erstmals ein
Handbuch zum ,handelnden Bildwerk” [2] vor, das die mehr als 80 Objekte umfassende Ausstel-
lung begleitet. Zu den Exponaten zahlen stehende, sitzende, in Bettchen und Wiegen liegende
sowie schreitende Jesusknaben, Kruzifixe von unterschiedlicher Beweglichkeit mit klapp- oder
drehbaren Armen und Beinen, sowie Augen rollende, den Unterkiefer bewegende oder gar die Zun-
ge bleckende Christusskulpturen (22-28; 78-86; 87-97; 98-107). AuBerdem den Kreuzestod durch
die blutende Seitenwunde anzeigende Leichname Christi, liegende Figuren des toten Gottessoh-
nes (sog. Grablieger), Bildwerke des Auferstandenen und solche fiir dessen Himmelfahrt.

Hinzu kommen im Katalog von Preising bearbeitete Marienbilder wie die schwangere Gottesmut-
ter mit einem im Unterleib sichtbaren und entnehmbaren Jesusfigiirchen (Maria gravida), Pieten
mit abnehmbaren Leichnamen Jesu und Marienfiguren fiir die Himmelfahrt. Zu sehen sind auch
Heiliggeisttauben fiir das Pfingstfest, Engel, die ins Gewdlbe hinauf und aus diesem herabzu-
schweben schienen, Glocken schlagende Engel, Schwebe- und Hangefiguren, sogenannte Maria-
na (165-178), von Kerzenschein illuminierte Skulpturen (179-190); vom Klang begleitete, bewegte
Figuren (191-205). All diese mechanisierten skulpturalen Darstellungen bot das spatmittelalterli-
che rituelle Geschehen en masse.

Ein Beispiel sei ndher betrachtet: Unter Albrecht von Brandenburg (1490-1545) wurde in der Stifts-
kirche in Halle das Fest Maria Himmelfahrt (15. August) besonders feierlich begangen. Im Liber
Ordinarius von 1532 werden die Anweisungen zum Fest ungewdhnlich detailliert festgehalten: Die

1/4



ArtHist.net

Kleriker bereiteten das ,Bild der seligen Jungfrau” samt seiner Trage vor, bedeckten es mit einem
+glatten goldenen Tuch” und illuminierten die Kirche mit Kerzen. Im Gewdélbe (iber der Auffahrtsoff-
nung bereitete ein Schreiner die Mechanik fiir die Himmelfahrt vor. Das Bildwerk unter Anlegen
von Seilen und unter Aufsicht von Dekan und Kantor emporgezogen, wahrend die stadtischen ,Bla-
ser und Pfeiffer” aus dem Gewdlbe herab musizierten. Die Zeremonie, der zwei Wechselgeséange
und die Beweihraucherung vorausgingen, begleiteten der Propst und zwei Messdiener (29-39).

Doch beginnen wir mit dem Kirchenjahr und dem Festkreis, in dessen Zentrum die Geburt des Got-
tessohnes steht. Rund um Weihnachten entstand ein aufwandiges Spiel mit Christusfiguren, Bett-
chen und Wiegen, die nicht allein Nonnen mit grofRer Erzahlfreude in frommen Ritualpraktiken in
Bewegung setzten. Christkinder als Einzelfiguren bilden mit 16 Exemplaren die gréf3te Objektgrup-
pe der Ausstellung. Unter diesen Exponaten stammen acht von neun seriell gefertigten Mechelner
Figuren aus dem Besitz des Aachener Museums.

Neben Weihnachten ist ihr Gebrauch zum Fest der Beschneidung Jesu (1. Jan.) und zur Darstel-
lung Christi im Tempel (2. Jan. Marié Lichtmess) belegt (154-165; 140-153, Abb. 3). In seiner
kiinstlerischen Qualitat sticht der stehende Christusknabe des Frankfurter Liebieghauses hervor,
der Michel Erhart aus Ulm zugeschrieben wird. Sein lebendiger Ausdruck vermag noch heute zu
bewegen (267). Von besonderer Anmut sind die in Oberschwaben zu verortenden Skulpturen
eines auf einem Kissen sitzenden Knableins (273) und eines in dhnlicher Armhaltung, das mit
einem Reh, bzw. eher mit einem Hirschkalb (vgl. Psalm 42,2) interagiert (270).

Mit der zu sehenden Christkindwiege der Brisseler Bildschnitzerwerkstatt Bormanns aus dem
Musée Cluny, Paris, ist zugleich die Verwendung im Sakralraum (iberschritten. Denn solche handli-
chen Krippen, die beim Wiegen Schellen erklingen lassen (337), kommen spatestens seit dem 16.
Jh. auch im biirgerlichen Umfeld vor. Dies bezeugt der Kélner Kaufmann und Stadtrat Hermann
Weinsberg in seinen Aufzeichnungen tiber den Weihnachtstag 1560, an dem er mit seiner Ehefrau
unter abendlichen Geséngen ,das Kindtgin ziemlich die hillige tag geweget” (68).

Der Osterfestkreis stellt Darstellungen des Gekreuzigten ins Zentrum. Der Einzug Jesu in Jerusa-
lem an Palmsonntag findet seinen korperhaften Ausdruck im Nachspiel der auf einem Esel reiten-
den Messiasfigur. Auf Radern montierte Palmeselskulpturen, gezogen von Berufskorporationen
der jeweiligen Stadt, reihen den Heiland ein in die Palmsonntagprozessionen (70-77).

In der Karfreitags- und Osterliturgie kamen bewegliche Kruzifixe oder stellvertretend die Hostie
zum Einsatz (126-139). Kruzifixe mit schwenkbaren Armen verwendete man seit dem 13. Jh. Das
im Katalog behandelte sogenannte Rood of Grace im siidenglischen Zisterzienserkloster Boxley
scheint mit die raffinierteste Mechanik besessen zu haben, konnte es doch den Kopf neigen, mit
den Augen rollen und die Unterlippe bewegen, bis es auf Geheill Heinrich VIII. zerhackt wurde
(225; 87-97; 191-205, Abb. 10).

Heilige Graber sind in friihester Form als Truhen mit Grablegungschristus und gemaltem Figuren-
personal iiberliefert (Kloster Diesdorf, um 1320; Zisterzienserkloster Maigrauge, um 1330/40). Als
dreidimensionale Gruppen sind sie fragmentarisch seit dem spéaten 13. Jh. erhalten. Miniaturhafte
Architekturen als Prunkschreine treten erst ab dem 15. Jh. auf. Die Ausstellung zeigt den 2,33
Meter hohen Salzburger Tragschrein aus dem Umkreis des Tischlers Petrus Pistator, gefertigt um
1475 (108-125). Unter den animierten Gliederméannern sei hingewiesen auf den ,Schmerzensman-

2/4



ArtHist.net

n“ aus Tirol im Rattenberger Augustinermuseum (um 1500), der seine Zunge vorstrecken kann
(302-303), und das Lindenholzkruzifix im Schweizerischen Freiburg, das in seiner Seitenwunde ein
Reservoir fiir Blut aufweist (300). Hier bleiben mitunter die mechanischen Moglichkeiten der Bild-
werke hinter den schriftlich konkret nachweisbaren Einsatzen zuriick.

An Christi Himmelfahrt fuhren Figuren des Auferstandenen in Begleitung von Engeln und Blumen-
regen ins Kirchengewolbe auf (342-343). Und zu Pfingsten flogen Heiliggeisttauben aus dem
Gewolbe in den Chor hinab (340-341). Von Gesine und Johannes Tauberts quellengeséttigtem Auf-
satz zu 40 Kruzifixen mit schwenkbaren Armen [3], der bereits zeigte, dass zu diesen auch asthe-
tisch anspruchsvolle Werke zahlen, bis zu Michael Riefs Standortbestimmung multivalent einsetz-
barer Bildwerke (140-153) tut sich ein multiperspektivisches Spektrum der Erscheinungsformen
auf, von ,Gauckel-Werck” und Jahrmarktsgolgotha lber theatralisierend verlebendigenden Zere-
monien bis hin zu wundertatigen Bildern und scheinbar selbstagierenden Automaten. All dies
erfuhr im Konfessionellen Zeitalter (230-244; 224-229) mit der katholischen Reform eine Transfor-
mation und Differenzierung. Fir die objektbezogene Forschung festzuhalten bleibt, dass die ca.
130 noch nachweisbaren beweglichen Kreuzigungsfiguren, nebst 20 archivalisch bezeugten, nur
einen Bruchteil der einstigen Vielzahl darstellen diirften (292).

Im Katalog nicht eigens behandelt wird der lebensnahe Objektcharakter der Bildwerke als korperli-
cher Ersatz, der ja nicht allein ein Phdanomen dreidimensionaler Darstellungen ist, sondern dem
Kultbild allgemein eignet. Hier ware ein Verweis auf Gerhard Wolfs Untersuchung zu den rémi-
schen Kultbildern sinnvoll gewesen [4]. Diese Reprédsentation heiliger Gestalten spricht Kamil
Kopania an, wenn er bemerkt, dass solche Skulpturen ,mitunter als handelnde, lebendige Wesen
angesehen” wurden (82) und fiir ausbleibende Hilfe sogar bestraft werden konnten, wie Dagmar
Preising zeigt (219-223).

Indem sich die Ausstellung eingehend dem bewegten Bildwerk im spatmittelalterlichen sakralen
Ritual widmet, vergegenwartigt sie eine bedeutsame Spielart der Frommigkeit und beleuchtet
einen wichtigen Aspekt der alle Gattungen umfassenden Wandlung der Bilder im Rhythmus des
Kirchenjahres. Die reiche Vielfalt unerwarteter Wandlungen behandelte Johannes Tripps anhand
der Spatzeit Antwerpener und Briisseler Retabel bereits 2018, in dem zur Kinetik des spatmittelal-
terlichen Bildes im Kirchenraum wegweisenden Band des Wallraf-Richartz-Jahrbuchs [5]. Dass die
Ausstellung auf den hyperveristischen Débelner Mirakelmann (301) mit seiner ausgefeilten
Schnurmechanik, Echthaar und Lederlendenschurz verzichten musste, ist bedauerlich, aber zu ver-
schmerzen. Die relativ geringe Zahl der Leihgaben norddeutscher Frauenkldster wird durch zahlrei-
che Grabtruhen Tiroler Provenienz aufgewogen. Hervorzuheben ist in diesem Kontext der bereits
erwdhnte Rattenberger Schmerzensmann (302-303), der unverkennbar in der Nachfolge desjeni-
gen aus dem Umkreis Niclaus Gerhaerts von Leyden in der Propsteikirche Marid Himmelfahrt in
Wiener Neustadt steht. Die Ausstellung und das begleitende umfangreiche, unverzichtbare Hand-
buch kénnen der kiinftigen Forschung als zentrale Referenzen dienen.

Referenzen:

[1] Praymobil: Mittelalterliche Kunst in Bewegung, 29.11.2025 — 15.03.2026, Ausstellung im Suer-
mondt-Ludwig-Museum, Aachen.

[2] Johannes Tripps: Das handelnde Bildwerk in der Gotik. Forschungen zu den Bedeutungsschichten und

der Funktion des Kirchengeb&udes und seiner Ausstattung in der Hoch- und Spétgotik, Berlin [1998] 2.

3/4



ArtHist.net

Aufl. 2000.

[3] Gesine und Johannes Taubert: Mittelalterliche Kruzifixe mit schwenkbaren Armen. Ein Beitrag zur Ver-
wendung von Bildwerken in der Liturgie. In: Zeitschrift des deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft, XXIIl,
Heft 4, Berlin 1969, S. 79-121.

[4] Gerhard Wolf: Salus Populi Romani. Die Geschichte rémischer Kultbilder im Mittelalter, (Acta Humanior-
a), Weinheim 1990.

[5] Johannes Tripps: Unerwartete Wandlungen. Fallstudien zum Offnen und SchlieRen von niederléndi-

schen Retabeln. In: Wallraf-Richartz-Jahrbuch 78, S. 21-38.

Empfohlene Zitation:

Christof Claser: [Rezension zu:] Rief, Michael; Preising, Dagmar; Borchert, Till-Holger (Hrsg.):
Mittelalterliche Skulpturen in Bewegung. Praymobil, Petersberg 2026. In: ArtHist.net, 21.01.2026. Letzter
Zugriff 11.02.2026. <https://arthist.net/reviews/51548>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemal dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

