
1/7

Goldfarb, Hilliard Todd; Goldfarb, Hilliard Todd; Fumaroli, Marc; Fumaroli, Marc
(Hrsg.): Richelieu (1585 - 1642). Kunst, Macht und Politik, Ghent [u.a.]: Snoeck 2002
ISBN-10: 90-5349-409-X, XVII, 420 S

Richelieu (1585-1642) – Kunst, Macht und Politik

Wallraf-Richartz-Museum – Fondation Corboud, Köln, 01.02.–21.04.2003

Rezensiert von: Georg Machauer

Er zählt zu den prägenden Gestalten der europäischen Geschichte, die ihrem Zeitalter ihren Stem-
pel aufdrückten, und schuf nach Einschätzung der Historiker die Grundlagen des modernen franzö-
sischen Staates, doch erst ein „Unterhaltungsroman“, Alexandre Dumas´ Die drei Musketiere, und
in der Folge dessen ungezählte Verfilmungen verhalfen ihm zu einer späten, anhaltenden Populari-
tät:  die  Rede  ist  von  Armand-Jean  Du  Plessis,  besser  bekannt  als  „Kardinal  Richelieu“
(1585-1642). Allein sein Name flößt Ehrfurcht ein,  und das Bild des skrupellosen, intriganten,
machtbesessenen Politikers, das sich in unseren Köpfen festgesetzt hat, verstellt den Blick auf
weniger bekannte Facetten seiner Person und seiner Staatstätigkeit. Eine im Wallraf-Richartz-Mu-
seum in Köln stattfindende Ausstellung unter dem leider etwas faden Titel „Richelieu – Kunst,
Macht und Politik“ unternimmt es zu zeigen, daß der Erste Minister Ludwigs XIII. von Frankreich
auch enorme Anstrengungen unternommen hat,  um sein Land zur führenden Kulturnation zu
machen, und er sich in gezielter und umfassender Weise gerade auch der bildenden Künste bedi-
ente, um seine politischen Ziele, die Stärkung der Monarchie und die Vormachtstellung Frank-
reichs in Europa, zu erreichen. Mit dieser massgeblich vom Montreal Museum of Fine Arts konzi-
pierten Schau, deren einzige europäische Station Köln ist, wird erstmals in Deutschland das Ver-
hältnis zwischen Politik und Kunst in einer Epoche der französischen Geschichte beleuchtet, die
zumeist vom Grand siècle des Sonnenkönigs überstrahlt wird, aber in vielerlei Hinsicht die Funda-
mente für die glänzende Entfaltung der französischen Kunst unter Ludwig XIV. gelegt hat. Riche-
lieu in Montreal? Von der zufälligen Koinzidenz abgesehen, daß die frankokanadische Metropole
im Todesjahr des Kardinals (1642) gegründet wurde – Richelieu hat sich in seiner Eigenschaft als
„Marineminister“ nachdrücklich für die Besiedlung der französischen Kolonien in Nordamerika
und für eine Belebung des Überseehandels eingesetzt -, geht die Idee zu der Ausstellung auf das
persönliche Interesse von Hilliard T.Goldfarb, dem Stellv. Chefkurator des Montreal Museum of
Fine Arts, zurück, der die Mitarbeit namhafter Fachleute aus Kanada, Frankreich und England
gewinnen konnte. Das Kölner Wallraf-Richartz-Museum, das in der Vergangenheit bereits mit the-
matisch orientierten, dem allgemeinen Trend zu künstlermonographischen Übersichten entgegen-
laufenden Ausstellungen unter der Ägide von Ekkehard Mai hervorgetreten ist [1], schloß sich die-
sem Projekt an – wenngleich bedauerlicherweise nicht alle im Katalog aufgeführten Exponate
nach Köln übernommen worden sind - und steuerte auch zwei Katalogessays bei. Bereits 1985,
zum 400. Geburtstag Kardinal Richelieus, veranstaltete die Pariser Sorbonne, zu deren maßgebli-
chen Förderern und Mentoren der promovierte Theologe gehörte, eine Richelieu et le monde de l´e-



ArtHist.net

2/7

sprit betitelte Ausstellung, die bei vergleichbarer Intention allen Facetten des kultur- und kunstpoli-
tisches Wirkens des Herzogs erschöpfend Rechnung trug, ihren Gegenstand jedoch noch nicht
unter einer zugespitzten Fragestellung untersuchte. [2]

Das als Signet der Ausstellung gewählte und auf Plakat und Katalogcover begegnende Tripelpor-
trät Philippe de Champaignes, das – wie eine Notiz auf der Rückseite des Rahmens angibt –
eigentlich als Vorlage für eine dreidimensionale Skulptur fungierte, könnte nicht treffender die
„Vielgesichtigkeit“ und Unergründlichkeit der „Sphinx in roter Robe“, als die der bedeutende franzö-
sische Historiker Jules Michelet im 19. Jh. den Kardinal und Ersten Minister apostrophiert hat, illu-
strieren. In der Tat vereinigte Armand-Jean Du Plessis in sich Rollen, Ämter, Überzeugungen, ja
selbst politische Ziele, die uns heute als widersprüchlich und unvereinbar erscheinen: aus einer
hochverschuldeten Familie des niederen Adels stammend, strebte er eine geistliche Karriere an,
studierte an der Sorbonne Theologie und erhielt bereits mit 22 Jahren in Rom die Bischofsweihe.
Maria dei Medici, Witwe Heinrichs IV. und nach dessen Ermordung 1610 für den noch unmündi-
gen Thronfolger Regentin Frankreichs, wurde auf seine Talente aufmerksam und nahm ihn in ihre
Dienste. Von brennendem Ehrgeiz beseelt, seinem König zu dienen und Frankreich nach den bluti-
gen Religionskriegen des 16. Jhs., die das Land und den Adel gespalten und geschwächt hatten,
zu neuer Größe emporzuführen, stieg er 1624 zum Ersten Minister Ludwigs XIII. auf, bewährte
sich als Militärstratege, der höchstselbst Belagerungen leitete, auf dem Schlachtfeld (Eroberung
der letzten Hugenotten-Hochburg La Rochelle 1627/28) – man denkt an den kriegerischen Papst
Julius II. – und übte nach 1630/31 de facto eine auf seine Person zugeschnittene, von seinen „Ge-
schöpfen“ unterstützte, beinahe unumschränkte Regierungsgewalt aus. Gleichzeitig betätigte er
sich als Verfasser theologischer Traktate und verhalf als unerbittlicher Verfechter der Gegenrefor-
mation den durch das Tridentinische Konzil angestoßenen innerkirchlichen Reformen zur Durch-
setzung. Außenpolitisch verschaffte er mit diplomatischen und militärischen Mitteln Frankreich
europäische Geltung, innenpolitisch schuf er einen straff organisierten, zentralistischen Staat mit
dem König an der Spitze.

Daß im Wettstreit der rivalisierenden Staaten, Fürstenhöfe und Hauptstädte (Rom, Madrid, Wien,
London) im Europa des Dreißigjährigen Krieges der künstlerischen Selbstdarstellung und dem
Mäzenatentum eine unverzichtbare, ja mitentscheidende Rolle zukam, daß bildkünstlerische Medi-
en zur Disziplinierung und ideologischen Ausrichtung des einheimischen Adels und zur Propagie-
rung gegenreformatorischer Anliegen eingesetzt werden konnten, begriff der nüchtern und prag-
matisch denkende, mit einem wachen Realitätssinn ausgestattete Kirchen- und Staatsmann Riche-
lieu sehr rasch. Dementsprechend reflektiert die Kölner Ausstellung – zugespitzt formuliert –
weniger das (affektiv gefärbte) Verhältnis des Kardinals zur Kunst als vielmehr den Gebrauch, den
er von Kunstwerken macht, und untersucht, „warum diese Werke in Auftrag gegeben, wie sie rezi-
piert  worden  waren  und  ob  gewisse  Zusammenhänge  zwischen  Ikonographie  und  Stil
bestanden“.[3] Zwar erachtete Richelieu, der alles der Staaträson unterordnete, in seinem Politi-
schen Testament die Kunst nicht einmal der Erwähnung für würdig, zwar sieht man in ihm nicht
den passionierten Kunstliebhaber, spricht ihm eine wirkliche Kunstkennerschaft, wie sie sein Nach-
folger Mazarin aufwies, ab – dennoch wachte er sorgfältig über die Ausführung der von ihm in Auf-
trag gegebenen Bauten, Gemälde, etc. und nahm selbst auf kleinste Details Einfluß, was im übri-
gen aber auch für sämtliche Bereiche seiner Staatsführung und seines Privatlebens gilt und daher
seinem rigiden Charakter entsprochen zu haben scheint. Ob er jedoch wirklich einen persönlichen
Kunstgeschmack im Sinne einer bewußten Stilpräferenz besessen hat oder ob seine augenschein-



ArtHist.net

3/7

liche Bevorzugung einer klassisch-strengen, kühlen Stilhaltung à la Poussin nicht vielmehr im Kon-
text der zeitgenössischen klassizistischen Strömung der französischen Kunst zu sehen ist, bleibt
fraglich. Erst recht dürfte es schwerfallen, ihm bzw. seinem ihn künstlerisch beratenden Umfeld
den kalkulierten Einsatz eines Erhabenheit und Würde vermittelnden künstlerischen Stils nachzu-
weisen, wie es beispielsweise für den ersten römischen Kaiser Augustus angenommen werden
kann.[4] Ungeklärt bleibt des weiteren auch die spannende Frage, ob Richelieu, dem insbesondere
die Literatur und das Theater am Herzen lagen, der seinem Willen zur Förderung und Anhebung
der französischen Sprache durch die Gründung der Académie française (1635) sichtbaren Aus-
druck verlieh [5], der dem Medium des Wortes zur Verbreitung von Informationen durch die Schaf-
fung eines offiziellen Publikationsorgans (1631), der Gazette de France, sowie die Einrichtung
einer königlichen Druckerei (1639), der Imprimerie royale, hohes Gewicht beimaß, den literari-
schen oder den visuellen Künsten, dem Wort oder dem Bild die Priorität zuerkannte. Daß Kunstwer-
ke in den Dienst der persönlichen wie staatlichen Selbstinszenierung, der kulturellen und politi-
schen Identitätsstiftung, der Propaganda gestellt werden, ist weder überraschend noch auf das
absolutistische Zeitalter eingegrenzt. Neu an Richelieus Vorgehen ist allenfalls die Systematik, mit
der er die Kunst seinen Intentionen dienstbar macht, ihr ihren Platz in seiner Vision des Staatsge-
bäudes zuweist, sie staatlicher Kontrolle zu unterwerfen sucht. Auch wenn eines seiner wichtigs-
ten Projekte, die Gründung der Académie royale de Peinture et de Sculpture, erst 1648, sechs Jah-
re nach seinem Tod realisiert werden konnte, so gingen doch von ihm die Impulse aus, durch eine
Reglementierung und Rationalisierung der Kunst bzw. ihrer Lehrbarkeit an den entsprechenden
Institutionen ihr Niveau auf breiter Basis anzuheben: der Gedanke der Akademie in ihrer französi-
schen Ausprägung, wie er jahrhundertelang die Vorstellung von einer professionellen Künstleraus-
bildung bestimmen sollte, nimmt bei einem „Kunstasketen“ ihren Ausgang, der jeder Form von
Zügellosigkeit auf kulturellem und künstlerischem Gebiet mißtraute.[6] Bei Richelieu, der gewiß
nicht ohne Vorbilder [7] oder Vorläufer im eigenen Land eine der ersten Propagandamaschinerien
der Neuzeit schuf, kann man eigentlich erst mit Fug und Recht von einer Kunst- und Kulturpolitik
sprechen, die unter seinem Sohn und Nachfolger Ludwig XIV. systematisch ausgebaut und meis-
terhaft weiterentwickelt wurde.

Die Ausstellung im Untergeschoß des Wallraf-Richartz-Museums fächert in sechs Abteilungen die
unterschiedlichen Wirkungskreise des Kardinals,  das historische Umfeld,  die Lebensumstände
des einfachen, vom Dreißigjährigen Krieg heimgesuchten Volkes, die Stadtentwicklung von Paris
sowie das Nachleben seiner zum Mythos verklärten Gestalt im 19. und beginnenden 20.Jh. auf,
wobei die Aufspaltung in staatliche, kirchliche, intellektuelle und mäzenatische Sphäre zwar aus
ausstellungsdidaktischen Gründen sinnvoll ist, aber den in der Person des Kardinal-Ministers ver-
körperten  untrennbaren  Lebenszusammenhang  zerreißt,  der  sich  immer  als  ein  zugleich  im
Namen der Kirche und des Staates, im Namen Gottes wie seines Königs Handelnder verstand.
Quer zu diesen Hauptabteilungen liegen Subthemen, Teilaspekte verborgen, wie z.B. „Richelieu
und Poussin“ oder „Richelieu und Philippe de Champaigne“, die zu entdecken und denen nachzu-
gehen sich ebenfalls lohnen würde.

„Frankreichs Ruhm und Größe“, wie die erste Abteilung überschrieben ist, zu mehren und zu ver-
herrlichen, stand im Zentrum aller künstlerischen Unternehmungen des Ersten Ministers und Die-
ners Ludwigs XIII. Daß Richelieu innerhalb dieses Rahmens eine eigene glänzende Selbstdarstel-
lung seiner Person und seiner Familie betrieb, bedeutet keinen Widerspruch – die Staatsräson
erforderte es regelrecht, selbst „Staat zu machen“. In diesem Sinne konnte auch das Wappen des



ArtHist.net

4/7

Kardinals im Giebeldreieck seines Schlosses Richelieu (bei Chinon im Poitou) selbstbewußt pran-
gen, solange es nur auf den König, verkörpert in seiner Marmorstatü in der zentralen Nische der
Fassade, bezogen und ausgerichtet blieb. Paradigmatisch brachte die heute zerstörte berühmte
Galerie des hommes illustres im Stadtpalast Richelieus, dem Palais Cardinal (heute Palais Royal),
das in unmittelbarer Nachbarschaft zum Königsschloß, dem Louvre, lag, seine Auffassung von
der monarchischen Staatsordnung zum Ausdruck und führte die seiner Meinung nach vortreff-
lichsten Männer Frankreichs (und einer Frau, nämlich Jeanne d’Arc), angefangen von Abt Suger
von St. Denis im 12. Jh. bis hin zu ihm selbst, in Ganzfigurenporträts vor Augen, die sich vor allem
durch militärische Tapferkeit, Loyalität gegenüber Frankreich und Königstreue ausgezeichnet hat-
ten und darin dem zeitgenössischen Schwertadel als leuchtende Vorbilder den Weg weisen soll-
ten. Von dem einstmals 25 Porträts umfassenden Zyklus, ausgeführt von Philippe de Champaigne
und Simon Vouet, haben nur ganze sieben die Zeiten überdauert, von denen fünf mitsamt der
erhaltenen, z.T. erst kürzlich entdeckten, narrativen Begleittäfelchen von Justus van Egmont in
Köln gezeigt werden können. Von dem bedeutendsten königlichen Kunstunternehmen der Regie-
rungszeit Ludwigs XIII., der Ausstattung der über 400 m langen Grande Galerie des Louvre, für die
eigens Nicolas Poussin aus Rom an die Seine geholt wurde, zeugen heute nur noch Bruchstücke
– Vorzeichnungen, Skizzen des sich nur widerwillig der undankbaren, ihm nicht angemessenen
Aufgabe fügenden Künstlers sowie Reflexe in dokumentierenden Nachstichen. Dieses kaum über
die Anfänge hinausgekommene, letztlich gescheiterte Projekt gewinnt als Dokument des Mißver-
ständnisses zwischen Poussin und Richelieu, der fehlenden Sensibilität des letzteren das Interes-
se des Kunsthistorikers. Der zweite Ausstellungssaal versammelt unter dem Programm „Für die
Ehre Gottes“ großformatige Gemälde religiösen Inhaltes, die von Richelieu, François de Sublet de
Noyers, seinem „Kunstministers“, und anderen für Kirchen bzw. Stadtpaläste in Auftrag gegeben
wurden. Daneben begegnet der Ausstellungsbesucher Richelieu als Stifter der Kirche der Sorbon-
ne, die – nach dem Vorbild der Peterskirche in Rom – von der ersten monumentalen, steinernen
Kuppel in Paris gekrönt wird. Ausgaben seiner theologischen Schriften, von bedeutenden Künst-
lern mit Frontispizen versehen und in der königlichen Druckerei verlegt, weisen ihn als geistlichen
Lehrer und Seelenhirten aus, der die ins Wanken gekommene Katholizität über seine organisatori-
schen Maßnahmen hinaus in den Herzen der Gläubigen zu verankern trachtet. Teil 3, „Richelieu
und die Welt des Geistes“, eine Anspielung auf die Pariser Ausstellung von 1985, widmet sich sei-
ner Patronage für Literatur und Theater. Eine ganze Serie qualitätvoller Kupferstiche, die als Titel-
blätter dem Kardinal gewidmete Dissertationen schmückten, gibt Gelegenheit, den beginnenden
Personenkult um den für alle Segnungen des Glücks verantwortlich gemachten Minister zu studie-
ren: unverkennbar sticht das markante, schon formelhaft reduzierte Konterfei Richelieus heraus,
allegorisch überhöht, in schier unerschöpflichem Erfindungsreichtum werden die Erfolge seines
segensreichen Regiments ausgebreitet. In diesen Huldigungsblättern drückt sich eine uns heute
befremdende Devotion und Unterwürfigkeit aus, die dem Kardinal-Herzog eine nahezu königsglei-
che Stellung zuspricht.

„Eminenz und Unternehmer: Richelieus Mäzenatentum“ ist leicht irreführend der folgende, vierte
Themenkomplex der Ausstellung überschrieben, der gleichsam ihr Herzstück bildet, nicht nur, weil
hier die Glanzstücke des Rundgangs präsentiert werden, sondern weil der Kardinal als Auftragge-
ber in eigener Sache auftritt und anhand seiner Schlösser und Paläste bzw. deren Ausstattung
einen unmittelbareren Einblick in seine künstlerischen Vorstellungen und Bestrebungen gewährt.
Seine wichtigsten Bauprojekte und Besitzungen, die Schlösser und Gärten in Rueil und Richelieu –



ArtHist.net

5/7

letzteres begleitet von einer Idealstadt, die ebenso den Namen des Kardinals trug - , das Palais
Cardinal in Paris,  werden zwar durch – weitgehend unkommentiert dargebotene -  Stiche und
Zeichnungen vergegenwärtigt, finden aber nicht die Aufmerksamkeit, die der Architektur, da sie im
Gegensatz zu den nur einem ausgewählten Kreis zugänglichen Gemälden und Kunstsammlungen
eine erheblich größere Außenwirkung entfaltet, eigentlich zustünde. Der architekturhistorisch Inter-
essierte sucht vergeblich nach einer architekturikonologischen Analyse oder typologischen Einord-
nung  der  Bauten  und  Gartenanlagen  und  muß  sich  an  den  Katalog  halten,  um  sich  zu
unterrichten.[8] Eine von Bernini 1640/41 in Rom gefertigte Marmorbüste Richelieus verdeutlicht
exemplarisch, welches enorme Prestige mit dem Besitz von Meisterwerken der größten lebenden
Künstler verbunden war und mit welcher Bewußtheit und Berechnung Kunstwerke als subtile Mit-
tel der Diplomatie eingesetzt wurden. Besonders der päpstliche Hof mit seinen Kardinalnepoten,
in dessen Umkreis sich eine hochentwickelte, verfeinerte Kunstkennerschaft herausgebildet hatte,
verstand es, dieses Instrument virtuos und voller Raffinesse zu handhaben: auf künstlerischem
Gebiet eine Großmacht, aber politisch und militärisch in Europa von geringem Gewicht, blieb Rom
nichts anderes übrig, als mit seinen künstlerischen Pfunden zu wuchern und aus seiner großen
Vergangenheit politisches Kapital zu schlagen. Einen Einblick in die Gedankenwelt des gelehrten
Zirkels um Kardinal Francesco Barberini und seines Sekretärs Cassiano dal Pozzo gibt das beim
jungen Poussin bestellte Gemälde Die Zerstörung des Tempels von Jerusalem: in der Gestalt des
römischen Feldherrn und späteren Kaisers Titus [9], der – allerdings vergeblich – der Zerstörung
und Plünderung des jüdischen Tempels Einhalt zu gebieten sucht, läßt Barberini seine Vermitt-
lungsbemühungen zwischen den katholischen Mächten Frankreich und Spanien von Poussin auf
die Leinwand bannen. Gestalten sich jedoch die Anspielungen zwischen dem historischen Ereig-
nis und der zeitgenössischen Situation schon beim Auftraggeber als ziemlich verschlüsselt, läßt
sich die von Hilliard T. Goldfarb vorgeschlagene, auf Richelieu übertragene Lesart, dem das Gemäl-
de 1634 als diplomatisches Geschenk übergeben wurde, nur schwer nachvollziehen, zumal es ja
ursprünglich gar nicht für diesen geschaffen worden war. Der Erste Minister zeigte sich von Pouss-
ins Kunst so beeindruckt, daß er in den folgenden Jahren weitere Gemälde bei ihm in Auftrag gab.
So vervollständigten drei mythologische Tafeln von der Hand des Frankorömers, ein Triumph des
Bacchus, des Pan und des Silen, das mit überaus exquisiten Bildern bestückte Kabinett des Kön-
igs im Schloß Richelieu,  in dem sich als ranghöchstem Raum des Ausstattungsprogrammes
gleichsam das Mäzenatentum und Kunstinteresse des Ministers verdichtete [10] und die glorifizie-
rende Selbstdarstellung des Königreiches unter der Regentschaft Ludwigs XIII. und Kardinal Riche-
lieus ihrem Höhepunkt zustrebte. Auch wenn Richelieu offenbar kein ausgeprägtes connaisseur-
haftes Kunstverständnis besaß, scheint er dennoch zumindest in architekturtheoretischen Fragen
bewandert gewesen zu sein. Darauf deutet ein Schriftstück hin, das Hilliard T. Goldfarb lediglich
als Beleg für das persönliches Engagement des Kardinal-Ministers bei der Ausführung seiner Bau-
ten wie auch für einen individuellen Geschmack deutet.[11] Die Anweisung des in Rede stehenden
Vertrages, die eine Verzierung des Wachsaals im Palais Cardinal mit dorischen Architekturelemen-
ten festlegt, entspricht jedoch einfach den in Architekturtraktaten niedergelegten Regeln zum kor-
rekten Gebrauch der antiken Säulenordnungen.[12] Daß die Ausstellung die anderen Bereiche von
Richelieus Sammelleidenschaft, kunsthandwerkliche Preziosen, Silberarbeiten, Schalen und Glä-
ser aus geschliffenem Bergkristall etc. mit Schweigen übergeht, erscheint noch zu verschmerzen;
unverzeihlich und unerklärlich dagegen ist das vollständige Fehlen von antiken Objekten seiner
Sammlung. Und zwar nicht allein, weil sie als integrale Bestandteile seiner Sammlungspräsentatio-
nen auch inhaltliche Ergänzungen darstellten und Antiken zum unverzichtbaren Grundbestand



ArtHist.net

6/7

einer hochkarätigen Sammlung gehörten. Schwerwiegend ist dieses Manko vor allem auch des-
halb, weil die antike Kunst gerade auch in Frankreich als unumstößliches Ideal, das er zu erstre-
ben, bestenfalls sogar zu übertrumpfen galt, angesehen wurde, als richtungsweisender Maßstab,
mit dem sich die barocken Künstler kontrovers und schöpferisch auseinanderzusetzen hatten.
Das Bronzerelief der sogenannten Borghesischen Opferbringer, das sein antikes Vorbild durch
eine noch größere Anmut und Vollkommenheit zu übertreffen sucht, führt hinein in die Querelle
des Anciens et des Modernes, die in den nationalistisch gefärbten Kunstdebatten des 17. Jhs. in
Frankreich eine herausragende Rolle spielen sollte. Doch mangels antiker Originale lassen sich
weitere Vergleiche leider nicht anstellen.

Die nächste Abteilung, „Alltagsleben“, fällt etwas aus dem Konzept der Ausstellung heraus und
steht relativ unverbunden neben den mäzenatisch bestimmten Kunstwerken. Daß sogenannte
Genre-Bilder nicht einfach einen ungefilterten, unverstellten Blick auf die Wirklichkeit wiedergeben,
sondern ebenso bestimmten Aussage- und Darstellungsabsichten entspringen, sollte der Betrach-
ter bedenken, der aus ihnen die vermeintliche „Realität“ der unteren Schichten herauslesen möch-
te. Den „Mythos Richelieu“ setzt die abschließende Abteilung in Szene: mal amüsant, mal hero-
isch, mal staatsmännisch gestaltet sich das Bild, das sich spätere Zeiten von dem berühmten Kar-
dinal gemacht haben. Der Rundgang setzt sich in der Eingangshalle des Museums fort, in der zum
Ausklang (bzw. Auftakt) Richelieus Erfolgsstory in Alexandre Dumas´ Roman Les Trois Mousque-
taires weitergeschrieben wird und Filmplakate seine zahlreichen Wiederauferstehungen dokumen-
tieren, die er bis in unsere Tage als Leinwandheld erlebt.

Abgesehen von den erwähnten Schwächen und Auslassungen ist es der Ausstellung – nicht
zuletzt auch anhand von hochrangigen, in Deutschland selten zu sehenden Exponaten – gelungen,
das vielfältige Wirken des Kardinal-Ministers auf kunst- und kulturpolitischem Gebiet aus seinen
politischen Zielsetzungen und staatskirchlichen Visionen heraus zu interpretieren und in den über-
greifenden Rahmen seines von der Staatsräson diktierten Handelns einzufügen. Wie sehr Riche-
lieus Zeitalter dabei dem nachfolgenden, in dessen Schatten Künstler wie Vouet, de Champaigne,
Lemercier, Callot, de La Tour immer gestanden haben, vorgearbeitet und gerade auch in geistiger
Hinsicht die Blüte der französischen Kunst unter Ludwig XIV. erst ermöglicht hat, hätten die Aus-
stellungsmacher durch die Weiterführung einiger Entwicklungslinien in die zweite Jahrhunderthälf-
te hinein hervorheben können.

Der sehr empfehlenswerte, durchweg mit prächtigen Farbabbildungen aller Exponate ausgestatte-
te Ausstellungskatalog kostet an der Museumskasse 34.- Euro. Abgerundet wird die Ausstellung
durch eine kleine, aber prominent besetzte Vortragsreihe, eine Romanlesung, ein Konzert sowie
eine Filmvorführung.

Anmerkungen:

[1] Zuletzt im Jahr 2000 „Faszination Venus – Bilder einer Göttin“, 2002 „Wettstreit der Künste“.

[2] Ausstellungskatalog Richelieu et le monde de l´esprit, Paris Sorbonne 1985.

[3] Katalog der Ausstellung, XVI.

[4] Paul Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, München 3. Auflage 1997.



ArtHist.net

7/7

[5] Daneben plante er bereits auch die Einrichtung einer Akademie für die bildenden Künste, die jedoch zu

seinen Lebzeiten nicht mehr verwirklicht werden konnte.

[6] Katalog, 44.

[7] 1627 hatte Urban VIII. im Zuge der Gegenreformation bereits die Propaganda Fide ins Leben gerufen.

[8] Das im Katalog abgebildete, instruktive, dreidimensionale Modell von Schloß Richelieu befindet sich lei-

der nicht unter den Exponaten.

[9] Titus galt schon seinen Zeitgenossen als milder und vorbildhafter Kaiser, vgl. die Biographie von Sue-

ton.

[10] Marchese Pompeo Frangipani erwähnt in einem Brief vom 19. Mai 1636 an Richelieu die Fertigstel-

lung von zwei Gemälden mit Bacchanten, die Poussin „Ihren Wünschen und Absichten entsprechend“

gemalt hatte.

[11] Katalog, 5 und Kat.Nr.121, S.184ff.

[12] Erik Forssman, Dorisch, Ionisch, Korinthisch. Studien über den Gebrauch der Säulenordnungen in der

Architektur des 16.-18. Jhs., Stockholm 1961, Reprint Braunschweig/Wiesbaden 1984, 50ff, bes. 53 mit

Zitaten aus französischen Architekturtraktaten.

Empfohlene Zitation:

Georg Machauer: [Rezension zu:] Richelieu (1585-1642) – Kunst, Macht und Politik (Wallraf-Richartz-

Museum – Fondation Corboud, Köln, 01.02.–21.04.2003). In: ArtHist.net, 15.03.2003. Letzter Zugriff

19.01.2026. <https://arthist.net/reviews/499>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

