ArtHist net

Benson, Ciaran; Mennekes, Friedhelm; Rosenthal, Stephanie; O'Brien, Abigail
(Hrsg.): Abigail O'Brien. Die sieben Sakramente und der ritualisierte Alltag ; [Haus der
Kunst, Miinchen, 21. Januar - 12. April 2004, Kunstverein Lingen, 16. Mai - 1. August
2004, Royal Hibernian Academy Dublin, 20. Januar - 6. Mirz 2005], Géttingen: Steidl
2004

ISBN-13: 978-3-86521-004-3, 126 S, EUR 19.00, CHF 32.70

Abigail O'Brien. Die Sieben Sakramente und der
ritualisierte Alltag

Haus der Kunst, Miinchen, 21.01.-12.04.2004
Rezensiert von: Heike Endter

Fir die Besprechung der gro3en, detailreichen, multimedialen Ausstellung der 1957 in Irland gebo-
renen, katholisch erzogenen und in Irland lebenden Abigail O'Brien habe ich ein Bild ausgewahlt.
Auf diesem Bild, es ist ein Foto, ist ein Kind, nackt, in einer weiBen Wanne. Daneben ein rosa Korb
mit Utensilien zur Korperpflege und einem Frotteherz an der Seite. Weiterhin eine Tischdecke mit
Blumenmuster, ein rosa Handtuch und eine Person, die Wasser aus einem rosa Schwamm uber
den Kopf des Kindes flieRBen lasst.

Das Geschlecht des Kindes ist nicht zu sehen. Insofern ist nicht zu erkennen, ob das Kind ein Mad-
chen oder ein Junge ist. Im Katalog [1] schreibt Stephanie Rosenthal, Kuratorin der Ausstellung,
es sei ein Madchen. Sicher hat sie gute Griinde dafiir. Sie hat einen engen Kontakt zu O'Brien. In
der Pressekonferenz wurde mehrmals darauf hingewiesen, dass O'Brien und Rosenthal die Arbeit
der "Sieben Sakramente" iber sieben Jahre hinweg gemeinsam entwickelten. Die Gewissheit, es
sei ein Madchen, hat deshalb Griinde, die auRerhalb des Bildes liegen missen. Innerhalb des Bil-
des gibt es ein Zeichen dafiir, dass ein Madchen in der Wanne sitzt: die reichlich vorhandene Far-
be rosa, rosa fiir Madchen.

Ist das Geschlecht des Kindes aber bedeutsam? Ja. Stellen wir zur Probe die gleiche Frage, aller-
dings bezogen auf die zweite Person, die im Bild anwesend ist: Ist das Geschlecht der Person, die
das Kind betreut, bedeutsam?

Welches Geschlecht diese zweite Person hat, scheint auBer Frage zu stehen. Sie tragt deutliche
Zeichen, die sie als Frau ausweisen konnen: ihre Frisur, der Schmuck, die lackierten Fingernagel.
Wahrend die Erwachsene kulturelle Zeichen von Weiblichkeit an ihrem Korper tragt, sind sie dem
nackten Kind zugeordnet. Was man im Unterschied dazu biologische Zeichen von Weiblichkeit
nennen kann - spezielle Kérperformen, die eine spezielle Deutung erfahren [2] - sind sie im Bild
weder bei dem nackten Kind noch bei der bekleideten Erwachsenen erkennbar. Das Geschlecht
der Abgebildeten ist also bedeutsam, insofern das Bild als eine vollzogene und eine initiierte Iden-
tifikation mit einem Geschlecht gemeint sein und interpretiert werden kann.

1/3



ArtHist.net

Die menschlichen Figuren auf O'Briens Bildern sind, bis auf drei Kinder, nur Frauen. Die kochen
und sticken, beziehungsweise tun nichts, was man fiir Frauen zurzeit noch als einigermaflen unge-
wohnlich empfinden konnte. Ebensowenig ist es ein Mann, der das Kind badet. Dass die betreuen-
de Person dabei eine R o | | e hat, liegt an der erkennbaren Inszenierung im Bild: dem neutralen
Hintergrund, den zusammengestellten Gegenstanden, der zurechtgemachten Frau - was prakti-
schen Erwagungen fiir ein Babybad eher widerspricht, dem giinstigen Standpunkt zur aufnehmen-
den Fotokamera, und dadurch die fiir spatere Betrachtende inszenierte Betreuung eines Kindes
durch eine Frau.

Wahrend durch das Medium Fotografie - der GroRteil der Werke sind Fotos - Interpretationen in
Richtung zeitgendssischer Formen wie Werbung und Film mdglich sind, ist die Inszenierung teil-
weise an kunsthistorischen Vorbildern orientiert, und davon wiederum teilweise an solchen mit
religiosem Motiv. Wie "Das letzte Abendmahl" da Vincis, das bei O'Brien fiir das Sakrament der
Ehe Vorbild war. Auf einem anderen Bild in einer Kiichenausstellung prasentiert eine Frau ihre
Hand in einer Haltung, in der auch ein Apostel gezeigt wiirde, der Wichtiges mitzuteilen hat. Bei
O'Briens Bild ist es vermutlich eine Passage aus einem Kiichenkatalog.

Das Geschlecht der Dargestellten ist deshalb auch fiir die kunsthistorische und religiose Interpre-
tation bedeutsam. Keines der Sakramente wird nach katholischer Tradition von Frauen gespendet,
und auch in deren Darstellungen agieren tblicherweise Manner, die von Frauen vielleicht begleitet
sind.[3] O'Briens "Sieben Sakramente" sind kombiniert mit Bildern der niederlandischen Malerei
des 17. Jahrhunderts, aus denen man ablesen kann, dass der hdusliche Alltag von Frauen und Kin-
dern durchaus ein Motiv in der Kunst war. Ein Gemalde "Maria mit Kind" ist ausgestellt, an dem
erklart werden kann, wie damalige, lokale, profane Motive mit dem Bereich des Heiligen verbun-
den wurden. Die anderen Gemalde (und damit die Mehrzahl) haben kein ausdriicklich religioses
Motiv. Ein religioser Bezug lasst sich (nur) iber einen Umweg interpretieren, namlich moralischen
Konnotationen, und damit der Kirche als moralischer Instanz, wodurch moralische mit religiosen
Geboten verbunden sind. Die Problematik solcher Umwege mdochte ich an dem anfangs gewahl-
ten Bild zeigen.

Das Bild wurde von Abigail O'Brien als das Sakrament der Taufe benannt. So dass sich eine Frau,
die wie das von ihr Geborene nach der Geburt im katholischen Sinn als unrein gelten,[4] sich zur
Taufe und der damit verbundenen Reinigung selbst ermachtigt, und sich selbst notwendigerweise
als rein voraussetzen wird. Die Reinigung ist in diesem Sinn bereits eine Metapher (Zeichen),
deren wortlicher und tatsachlicher Ursprung allerdings leicht im Waschen erkennbar ist.

Zu diesem Bild schlagt Stephanie Rosenthal (vorsichtig) vor, es als Madonnendarstellung zu ver-
stehen, als Maria, die das Jesuskind tauft. Dadurch gébe es auBerdem die Besonderheit, dass
Jesus ein Maddchen ware.[5] Fir diese Interpretation ist eine bestimmte Logik nétig: Eine Madon-
na mit Jesuskind ist auch eine Frau mit Kind. Semantischer Umkehrschluss: jede Frau mit Kind
kann die Madonna mit Jesuskind sein. Das gleiche Mittel hat O'Brien auch angewendet: Bei einer
Taufe giel3t eine Person Wasser lber eine andere. Umkehrschluss: wenn das geschieht, liegt eine
Taufe vor. Solche Umkehrungen sind nicht uniiblich, aber problematisch, weil keine eineindeutige
logische Beziehung vorliegt.

Die Schwierigkeit bei Rosenthals Interpretation liegt nicht darin, dass es undenkbar wére, Jesus
durch ein Madchen oder auch, entgegen biblischer Beschreibung, als im Babyalter Getauften, dar-

2/3



ArtHist.net

zustellen. Das Problem liegt darin, dass es im Bild keinen besonderen Grund fiir diese Interpretati-
on gibt.[6] Diese Interpretation, auf derselben Logik basierend wie O'Briens Bildfindungen, liefert
den Schlissel zur Problematik dieser Ausstellung, wo das Allgemeine mit dem Besonderen ver-
mischt wurde.

Bei O'Brien werden gewdhnliche, alltdagliche und in ihren Bildern nur von Frauen ausgeflihrte Ver-
richtungen zum religidsen - katholischen - Ritual, und zwar durch Benennung in den Bildtiteln und
dem Ausstellungstitel, durch Ahnlichkeiten und die mégliche semantische Herleitung der Rituale.
Was als Suche nach allgemein Menschlichem gemeint und verstanden sein kann. Was wie ein
freundlicher, sympathischer, nicht missionarischer Anspruch gemeint sein und wirken kann. Der
zugleich in der Logik nicht weit entfernt ist von einem alles umfassenden Anspruch der katholi-
schen Kirche. So dass dort wie bei O'Brien alles, was im Leben aller vorkommen kann, von einem
speziellen Glauben durchdrungen ware.

Anmerkungen:

[1] Kat. S. 82.

[2] Zeitgenossische Geschlechterdiskussionen, wie sie zum Beispiel von Judith Butler und ihren KritikerIn-
nen getragen werden, bilden einen Hintergrund der Ausfiihrung. Was die dabei gebrduchlichen Begriffe

"gender" und "sex" betrifft, betrachte ich sie als verschiedene Arten der Signifikation. Bei deren Systemati-
sierung orientiere ich mich an Umberto Eco: Im Labyrinth der Vernunft; darin: Das Problem einer Typologie

der Zeichen, Leipzig: Reclam-Verlag, 1990, S.46-53.

[3] Stephanie Rosenthal im Kat. S. 81.

[4] Abigail O'Brien weist darauf im Gesprach mit Stephanie Rosenthal hin, siehe Kat. S. 86.
[5] Stephanie Rosenthal, Kat. S. 82.

[6] Zum Vergleich zwei etwa zeitgleiche und leicht erkennbare Bearbeitungen christlicher Mythen: Bettina
Rheims' und Serge Bramlys Projekt "Inri", 1997-98, wo Jesus u.a. durch eine Frau dargestellt ist. Sowie Jew-
geni Semionovs "Sieben biblische Geschichten, 1997, wo das biblische Personal durch Menschen mit

Down-Syndrom dargestellt ist.

Empfohlene Zitation:
Heike Endter: [Rezension zu:] Abigail O'Brien. Die Sieben Sakramente und der ritualisierte Alltag (Haus der
Kunst, Miinchen, 21.01.-12.04.2004). In: ArtHist.net, 18.02.2004. Letzter Zugriff 02.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/491>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unverdnderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

3/3


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

