
1/3

Busch, Werner: Caspar David Friedrich. Ästhetik und Religion, München: C.H.
Beck’sche Verlagsbuchhandlung 2003
ISBN-10: 3-406-50308-X, 222 S.

Rezensiert von: Joseph Imorde, Universität Siegen

Caspar David Friedrich war ein religiöser Mann. Unzweifelhaft verstand er sein künstlerisches Tun
als "Gottesdienst", seine Arbeit als Andachtsübung [8, 39, 42, 76, 136]. Daß er sich auch - im Sinne
Friedrich Schleiermachers - als Priester des Höchsten begreifen konnte und eben darum in der
Aufgabe sah, seinem Publikum das Göttliche im Eigenen und auch als Eigenstes nahe zu bringen,
versucht Werner Busch in seinem Buch auf neue Weise zu begründen. Er vertritt dort die These,
daß "Schleiermacher für Friedrichs gedankliche Prägung den bedeutendsten Einfluß überhaupt
darstellt[e]"  [74],  und präzisiert  dahingehend,  daß "allein  die  Theologie  Schleiermachers  oder
genauer seine Reden ‚Über die Religion' von 1799 Friedrich eine gedankliche Anleitung bieten
konnten, Kunst und Religion zu verbinden, ja Kunst religiös zu betreiben" [161]. Friedrich soll am
Ende der  historisch und strukturell  vorgehenden Untersuchung wieder  als  religiöser  Künstler
dastehen, als ein Maler, der nach einer subjektiven Form des Gottesdienstes durch Kunst sucht,
ohne dabei von einer demütigen Gnadenauffassung zu lassen [8].

Das, was im Werkprozeß die malerische Demut anzeigt, ist Friedrichs fleißiges Naturstudium, sei-
ne nicht zu leugnende Naturrichtigkeit [48], die von der Zeichnung oft mit "abenteuerlicher Präzisi-
on" [93] in das Werke überführt werden kann. Subjektiv ist hingegen die Anordnung dieser "Natur-
versatzstücke"  im  Bild,  die  flächenorganisierende  Verhältnisbestimmung  der  verschiedenen
"Naturpartikel", kurz das, was Werner Busch mit dem Wort "ästhetische Ordnung" zu umreißen
sucht. In der abwägenden Verbindung von Naturrichtigkeit und geometrischer Setzung [26] wird
das Programm Caspar David Friedrichs erkannt: Fehlt die mit mathematischer Logik und Kühle
konstruierte Form bleibt das Werk bei der "unordentlichen" Naturwiedergabe stehen, fällt aber die
Setzung zu schematisch aus, laufen die Bilder - besonders die religiösen Gemälde - Gefahr, eintön-
ig zu wirken. Aus diesem Grunde muß die geometrische Grundform, das heißt die subjektive Ent-
scheidung zu einer ästhetischen Ordnung, immer wieder vom Künstler mit Kunst verhüllt werden.
Denn zu große Bestimmtheit erstickt die Empfindung und läßt damit die von Schleiermacher gefor-
derte "höhere Realität" verkümmern [134].

Wo die sinngebende Setzung aber gelingt, wo Friedrich die Gegenstände durch Ästhetisierung
transzendiert [76], macht der Interpret geheime Wirkformen aus [154], dort sieht er innere Zusam-
menhänge [185] und geheime ästhetische Zentren [179], kurz neuralgische Bildpunkte, die über-
wiegend nach der Regel des Goldenen Schnitts konstruiert sind. Diese Punkte bleiben dem ersten
Blick zwar verborgen, werden aber durch die hier dezidiert strukturanalytisch vorgehenden Kunst-
wissenschaft objektivierbar gemacht. Werner Busch geht diesem wichtigsten ästhetischen Tei-
lungsprinzip im ¼uvre Friedrichs [27] mit größter Genauigkeit nach, mit einer ikonischen Akribie,
die dem Relativen des apostrophierten Geheimnisses manchmal den Empfindungsraum abzu-
schnüren scheint.



ArtHist.net

2/3

Dabei ist nicht daran zu zweifeln, daß Friedrich seine Bilder exakt konstruiert hat, vielleicht wirk-
lich - wie oft zu lesen ist - auf den Millimeter genau [23, 28, 32, 96, 121], doch scheinen Bedenken
da angebracht,  wo von der Wirkung dieser exakten "ästhetischen" Setzung mit  Bestimmtheit
gesprochen wird. Natürlich mag es zutreffen, daß "dieses Teilungsverhältnis seit jeher als ästhe-
tisch angenehm empfunden" wurde [22], auch soll hier die Aussage nicht widerlegt werden, daß
"der Goldene Schnitt unmerklich ästhetisches Wohlbefinden" auslöst [28], doch bereitet es Proble-
me, mit dem Autor anzunehmen, daß sich allein durch den Nachvollzug dieser vom Künstler sub-
jektiv verfügten Ordnung, das heißt vereinfacht gesagt, mit dem Auffinden des Goldenen Schnitts,
im Betrachter ein religiöses Gefühl einstellen kann, eine selbstbeobachtende Verwahrung einer
höheren Realität,  die der Zielrichtung Schleiermachers folgt,  "das Unendliche in uns selbst zu
erkennen" [164]. Auch wenn es auf Caspar David Friedrich zutrifft, daß "für ihn selbst der künstleri-
sche Prozeß und sein Nachvollzug den Ort markieren, an dem Religiöses sich allein ereignen
kann" [8], so muß dies noch lange nicht für den vom Autor vielleicht zu häufig vereinnahmten
Betrachter gelten.

Fraglich bleibt, ob das "Strukturmodell" Friedrichs wirklich in der Lage ist, "über das Verhältnis von
Wirklichem, gegenständlich Einzelnem und transzendentem Unendlichen anschaulich zu reflektie-
ren und die Reflexion dem Betrachter als einen vom Gefühl getragenen Denkraum zu eröffnen"
[166]. Fraglich auch, ob der die handlungsarmen Landschaftsbilder Betrachtende wirklich "die
abstrakte Figur als Verweis auf Göttliches" erfährt [167]. Um die in der geometrischen Ordnung
aufgehobenen und dabei eher schwach ausfallenden Empfindungspotentiale des ästhetischen
Wohlgefallens als religiöse Gefühle zu retten, wird von Schleiermacher ein ideales Modell der
Affekttransmission entliehen und auf Friedrichs Arbeiten angewandt. Da die Werke ihr Objekt im
Endlichen und in der Wirklichkeit haben, bedürfen sie der Einbindung in eine verweisende höhere,
aber abstrakte Ordnung, die der Künstler als Mittler auf der Basis seines religiösen Affiziertseins
vorschlägt. Das Affiziertsein gibt ihm eine Ahnung des Unendlichen, und da er als Mittler und als
religiös Affizierter, das Werden seines religiösen Bewußtseins verspürt hat, drängt es ihn auch, die-
ses wieder zu entäußern [166-167]. "Auch Friedrich" - so wird gesagt - "produziert nur im Moment
des religiösen Affiziertseins, und er tut dies wie Schleiermacher in Demut" [169]. Was die Anschau-
ung des Unendlichen dem Inspirierten zeigt, stellt er demütig in endlichen Gegenständen dem
Uninspirierten vor Augen. Auf der Grundlage eines religiösen Gefühls werden die Naturgegenstän-
de in eine ästhetische Ordnung überführt und dadurch die Findung in eine nachvollziehbare und
ordentliche Empfindung transformiert [94].

Die Aufgabe des Mittlers erfüllt sich in der statthabenden Wirksamkeit dieser abstrahierten Emp-
findungsordnung, erst der erfolgreiche Nachvollzug läßt ihn zum priesterlichen Lehrer werden
[76]. Die geometrischen Setzungen in den Bildern zeugen, so meint der Autor, von dem unaufhörli-
chen Versuch Friedrichs, "der Idee Gottes, wie sie sich in der Natur offenbart, näherzukommen.
Für den Künder scheint diese Idee im Prozeß des Malvollzuges auf, für den Betrachter im Prozeß
des Nachvollzuges des Malprozesses" [169]. Auf diesen pünktlichen Nachvollzug will  uns der
Interpret festlegen. Er fordert,  was er sich selbst in der empathischen Annäherung an seinen
Gegenstand auferlegt hat, nämlich eine demütige und vor allem geduldige Anschauung, eine einge-
hende Strukturanalyse. Das deshalb, weil die Funktion der oftmals schwer zu realisierenden Form-
figuren darin besteht, die nicht mehr zu erreichende Sinneinheit ästhetisch zu kompensieren, was
für den "Betrachter" idealerweise nichts anderes heißen kann, als die Empfindung des Künstlers
im eigenen Gefühl als Religion zu verwahren, um dadurch Sinn für sich zu restituieren [48].



ArtHist.net

3/3

Der Interpret wird mit diesem Anspruch selbst zum Mittler, Künder oder Priester, zu einem aller-
dings, der es - um Schleiermacher zu paraphrasieren - ertragen muß, daß dicht neben ihm einer
steht, dem auch alles anders erscheinen kann [163]. Denn um es hier ganz deutlich zu sagen: mir
sind die Berliner Bilder Friedrichs auch nach fleißigster Betrachtung nicht als die religiösen Erfah-
rungen ins Bewußtsein gedrungen, die ich nach der Analyse hätte erwarten dürfen, ja selbst als
vom Künstler induzierte ästhetische Empfindungen haben sie sich nur wie von ferne vernehmen
lassen. Ich glaubte als Kryptokatholik gescheitert zu sein, gescheitert an dem hohen und heute
vielleicht  nur  mehr  schwer  einlösbaren  Anspruch,  der  in  Friedrichs  Gemälden  greifbar  wird,
gescheitert aber auch an jener eindringlichen und durchaus "protestantischen" Sinndeutung des
Werner Busch, die sich mit enormer wissenschaftlicher Exaktheit darum bemüht, der vermeintlich
gefühlswirksamen Ordnung auf sehr rationale Weise gleich auch die religiöse Empfindung beizu-
messen. In diesem Punkt darf man anderer Meinung sein, hier darf auch jeder eigene Empfindun-
gen haben. Die Unternehmung des Autors aber, anhand einer ikonischen Ordnung des Bildes eine
höhere Realität für sich selbst dingfest zu machen, nötigt auch wegen des methodisch fundierten
Ein-Sehens Respekt ab und erinnert an das hermeneutische Vorgehen Max Imdahls, dem zu sei-
ner Zeit die Ikonik auch das Mittel war, dem eigentlich Unsagbaren sprachlich so nahe als möglich
zu kommen. Imdahl steht im Buch von Werner Busch - offenbar verborgen - auf der rechten senk-
rechten Linie des Goldenen Schnitts, auf dem Lieblingsplatz der Bildhelden [96], und das schließ-
lich bemerkt zu haben, war etwas Schönes an sich.

Empfohlene Zitation:

Joseph Imorde: [Rezension zu:] Busch, Werner: Caspar David Friedrich. Ästhetik und Religion, München

2003. In: ArtHist.net, 15.01.2004. Letzter Zugriff 30.01.2026. <https://arthist.net/reviews/45>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

