ArtHist net

Busch, Werner: Caspar David Friedrich. Asthetik und Religion, Miinchen: C.H.
Beck’sche Verlagsbuchhandlung 2003
ISBN-10: 3-406-50308-X, 222 S.

Rezensiert von: Joseph Imorde, Universitat Siegen

Caspar David Friedrich war ein religioser Mann. Unzweifelhaft verstand er sein kiinstlerisches Tun
als "Gottesdienst", seine Arbeit als Andachtsiibung [8, 39, 42, 76, 136]. DaR er sich auch - im Sinne
Friedrich Schleiermachers - als Priester des Hochsten begreifen konnte und eben darum in der
Aufgabe sah, seinem Publikum das Gottliche im Eigenen und auch als Eigenstes nahe zu bringen,
versucht Werner Busch in seinem Buch auf neue Weise zu begriinden. Er vertritt dort die These,
daB "Schleiermacher fiir Friedrichs gedankliche Pragung den bedeutendsten EinfluR tberhaupt
darstellt[e]" [74], und prazisiert dahingehend, daB "allein die Theologie Schleiermachers oder
genauer seine Reden ,Uber die Religion' von 1799 Friedrich eine gedankliche Anleitung bieten
konnten, Kunst und Religion zu verbinden, ja Kunst religios zu betreiben" [161]. Friedrich soll am
Ende der historisch und strukturell vorgehenden Untersuchung wieder als religioser Kiinstler
dastehen, als ein Maler, der nach einer subjektiven Form des Gottesdienstes durch Kunst sucht,
ohne dabei von einer demiitigen Gnadenauffassung zu lassen [8].

Das, was im Werkprozel3 die malerische Demut anzeigt, ist Friedrichs fleiRiges Naturstudium, sei-
ne nicht zu leugnende Naturrichtigkeit [48], die von der Zeichnung oft mit "abenteuerlicher Prazisi-
on" [93] in das Werke Uberfiihrt werden kann. Subjektiv ist hingegen die Anordnung dieser "Natur-
versatzstiicke" im Bild, die flachenorganisierende Verhaltnisbestimmung der verschiedenen
"Naturpartikel", kurz das, was Werner Busch mit dem Wort "asthetische Ordnung" zu umreil3en
sucht. In der abwégenden Verbindung von Naturrichtigkeit und geometrischer Setzung [26] wird
das Programm Caspar David Friedrichs erkannt: Fehlt die mit mathematischer Logik und Kihle
konstruierte Form bleibt das Werk bei der "unordentlichen" Naturwiedergabe stehen, fallt aber die
Setzung zu schematisch aus, laufen die Bilder - besonders die religiosen Gemalde - Gefahr, eintdn-
ig zu wirken. Aus diesem Grunde muf} die geometrische Grundform, das heil3t die subjektive Ent-
scheidung zu einer asthetischen Ordnung, immer wieder vom Kiinstler mit Kunst verhiillt werden.
Denn zu groBe Bestimmtheit erstickt die Empfindung und a8t damit die von Schleiermacher gefor-
derte "hohere Realitat" verkimmern [134].

Wo die sinngebende Setzung aber gelingt, wo Friedrich die Gegensténde durch Asthetisierung
transzendiert [76], macht der Interpret geheime Wirkformen aus [154], dort sieht er innere Zusam-
menhénge [185] und geheime dsthetische Zentren [179], kurz neuralgische Bildpunkte, die tiber-
wiegend nach der Regel des Goldenen Schnitts konstruiert sind. Diese Punkte bleiben dem ersten
Blick zwar verborgen, werden aber durch die hier dezidiert strukturanalytisch vorgehenden Kunst-
wissenschaft objektivierbar gemacht. Werner Busch geht diesem wichtigsten dsthetischen Tei-
lungsprinzip im %uvre Friedrichs [27] mit groBter Genauigkeit nach, mit einer ikonischen Akribie,
die dem Relativen des apostrophierten Geheimnisses manchmal den Empfindungsraum abzu-
schniiren scheint.

1/3



ArtHist.net

Dabei ist nicht daran zu zweifeln, daR Friedrich seine Bilder exakt konstruiert hat, vielleicht wirk-
lich - wie oft zu lesen ist - auf den Millimeter genau [23, 28, 32, 96, 121], doch scheinen Bedenken
da angebracht, wo von der Wirkung dieser exakten "dsthetischen" Setzung mit Bestimmtheit
gesprochen wird. Natirlich mag es zutreffen, dal "dieses Teilungsverhéltnis seit jeher als dsthe-
tisch angenehm empfunden" wurde [22], auch soll hier die Aussage nicht widerlegt werden, dafl
"der Goldene Schnitt unmerklich dsthetisches Wohlbefinden" ausldst [28], doch bereitet es Proble-
me, mit dem Autor anzunehmen, daB sich allein durch den Nachvollzug dieser vom Kiinstler sub-
jektiv verfiigten Ordnung, das heil’t vereinfacht gesagt, mit dem Auffinden des Goldenen Schnitts,
im Betrachter ein religioses Gefiihl einstellen kann, eine selbstbeobachtende Verwahrung einer
hoéheren Realitét, die der Zielrichtung Schleiermachers folgt, "das Unendliche in uns selbst zu
erkennen" [164]. Auch wenn es auf Caspar David Friedrich zutrifft, daR "fir ihn selbst der kiinstleri-
sche Prozel} und sein Nachvollzug den Ort markieren, an dem Religidses sich allein ereignen
kann" [8], so muR dies noch lange nicht fiir den vom Autor vielleicht zu haufig vereinnahmten
Betrachter gelten.

Fraglich bleibt, ob das "Strukturmodell" Friedrichs wirklich in der Lage ist, "lber das Verhaltnis von
Wirklichem, gegenstéandlich Einzelnem und transzendentem Unendlichen anschaulich zu reflektie-
ren und die Reflexion dem Betrachter als einen vom Gefiihl getragenen Denkraum zu er6ffnen”
[166]. Fraglich auch, ob der die handlungsarmen Landschaftsbilder Betrachtende wirklich "die
abstrakte Figur als Verweis auf Gottliches" erfahrt [167]. Um die in der geometrischen Ordnung
aufgehobenen und dabei eher schwach ausfallenden Empfindungspotentiale des dsthetischen
Wohlgefallens als religiose Gefiihle zu retten, wird von Schleiermacher ein ideales Modell der
Affekttransmission entliehen und auf Friedrichs Arbeiten angewandt. Da die Werke ihr Objekt im
Endlichen und in der Wirklichkeit haben, bediirfen sie der Einbindung in eine verweisende hohere,
aber abstrakte Ordnung, die der Kiinstler als Mittler auf der Basis seines religiosen Affiziertseins
vorschlagt. Das Affiziertsein gibt ihm eine Ahnung des Unendlichen, und da er als Mittler und als
religios Affizierter, das Werden seines religiosen Bewulitseins versplrt hat, drangt es ihn auch, die-
ses wieder zu entduBern [166-167]. "Auch Friedrich" - so wird gesagt - "produziert nur im Moment
des religiosen Affiziertseins, und er tut dies wie Schleiermacher in Demut" [169]. Was die Anschau-
ung des Unendlichen dem Inspirierten zeigt, stellt er demiitig in endlichen Gegenstanden dem
Uninspirierten vor Augen. Auf der Grundlage eines religiosen Gefiihls werden die Naturgegenstan-
de in eine dsthetische Ordnung lberfiihrt und dadurch die Findung in eine nachvollziehbare und
ordentliche Empfindung transformiert [94].

Die Aufgabe des Mittlers erfiillt sich in der statthabenden Wirksamkeit dieser abstrahierten Emp-
findungsordnung, erst der erfolgreiche Nachvollzug 1aRt ihn zum priesterlichen Lehrer werden
[76]. Die geometrischen Setzungen in den Bildern zeugen, so meint der Autor, von dem unaufhérli-
chen Versuch Friedrichs, "der Idee Gottes, wie sie sich in der Natur offenbart, naherzukommen.
Fir den Kiinder scheint diese Idee im Prozel} des Malvollzuges auf, fiir den Betrachter im Prozefl}
des Nachvollzuges des Malprozesses” [169]. Auf diesen plinktlichen Nachvollzug will uns der
Interpret festlegen. Er fordert, was er sich selbst in der empathischen Anndherung an seinen
Gegenstand auferlegt hat, namlich eine demiitige und vor allem geduldige Anschauung, eine einge-
hende Strukturanalyse. Das deshalb, weil die Funktion der oftmals schwer zu realisierenden Form-
figuren darin besteht, die nicht mehr zu erreichende Sinneinheit dsthetisch zu kompensieren, was
fir den "Betrachter" idealerweise nichts anderes heillen kann, als die Empfindung des Kiinstlers
im eigenen Gefiihl als Religion zu verwahren, um dadurch Sinn fiir sich zu restituieren [48].

2/3



ArtHist.net

Der Interpret wird mit diesem Anspruch selbst zum Mittler, Kiinder oder Priester, zu einem aller-
dings, der es - um Schleiermacher zu paraphrasieren - ertragen muf, dal dicht neben ihm einer
steht, dem auch alles anders erscheinen kann [163]. Denn um es hier ganz deutlich zu sagen: mir
sind die Berliner Bilder Friedrichs auch nach fleiRigster Betrachtung nicht als die religidsen Erfah-
rungen ins Bewulltsein gedrungen, die ich nach der Analyse hatte erwarten diirfen, ja selbst als
vom Kiinstler induzierte dsthetische Empfindungen haben sie sich nur wie von ferne vernehmen
lassen. Ich glaubte als Kryptokatholik gescheitert zu sein, gescheitert an dem hohen und heute
vielleicht nur mehr schwer einlésbaren Anspruch, der in Friedrichs Gemalden greifbar wird,
gescheitert aber auch an jener eindringlichen und durchaus "protestantischen" Sinndeutung des
Werner Busch, die sich mit enormer wissenschaftlicher Exaktheit darum bemiiht, der vermeintlich
gefiihlswirksamen Ordnung auf sehr rationale Weise gleich auch die religiose Empfindung beizu-
messen. In diesem Punkt darf man anderer Meinung sein, hier darf auch jeder eigene Empfindun-
gen haben. Die Unternehmung des Autors aber, anhand einer ikonischen Ordnung des Bildes eine
hohere Realitét fiir sich selbst dingfest zu machen, nétigt auch wegen des methodisch fundierten
Ein-Sehens Respekt ab und erinnert an das hermeneutische Vorgehen Max Imdahls, dem zu sei-
ner Zeit die lkonik auch das Mittel war, dem eigentlich Unsagbaren sprachlich so nahe als méglich
zu kommen. Imdahl steht im Buch von Werner Busch - offenbar verborgen - auf der rechten senk-
rechten Linie des Goldenen Schnitts, auf dem Lieblingsplatz der Bildhelden [96], und das schlieR-
lich bemerkt zu haben, war etwas Schones an sich.

Empfohlene Zitation:
Joseph Imorde: [Rezension zu:] Busch, Werner: Caspar David Friedrich. Asthetik und Religion, Miinchen

2003. In: ArtHist.net, 15.01.2004. Letzter Zugriff 30.01.2026. <https://arthist.net/reviews/45>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemal dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

3/3


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

