
1/8

Sektion "Kunstgeschichte der Moderne"

XXVIII. Deutscher Kunsthistorikertag, Bonn

Bericht von: Florian Blaschke, Leipzig

Sektionsberichte zum XXVIII. Deutschen Kunsthistorikertag, Bonn, 16.-20. April 2005 „Kunstge-
schichte der Moderne - Moderne Kunstgeschichte: Von Fall zu Fall“

Panel A: Kunstgeschichte der Moderne - Moderne Kunstgeschichte: Standpunkte

Den Auftakt der Sektion bildete ein Vortrag von Michael Wetzel (Bonn) zum Thema „Performanz
und Diskurs: Auf der Suche nach dem künstlerischen Augenblick“; er stand unter einem Motto,
das sich das berühmte Wittgenstein-Zitat „Wovon man nicht reden kann,  darüber muss man
schweigen“ zu eigen machte: „Wovon man nur schweigen kann, das muss man zeigen“. Ziel der
Ausführungen sollte  sein,  die  Begriffe  ‚Performanz‘  und ‚Diskurs‘  im historischen Kontext  zu
beleuchten. Zwei Begriffe also, die im Laufe der Zeit einem dauernden Wandel unterzogen gewe-
sen sind. Zu Anfang griff Wetzel die berühmte Skulptur des Laokoon auf, eines der bekanntesten
Werke der Kunstgeschichte. Ihr wurde der zugrundeliegende Text des Vergil, damit der bildneri-
schen Momentaufnahme die zeitliche Folge des Textes gegenübergestellt. Laut Lessing lasse
sich der höchste Moment der Agonie in einem Kunstwerk gar nicht darstellen, sondern lediglich
der Moment kurz davor, da das Kunstwerk ansonsten ins Lächerliche zu kippen drohe. Dem gegen-
über stehe die Dichtung mit ihrer Möglichkeit, alle Augenblicke zu erfassen.

Auf den konkreten Moment der Agonie, im Text wie im Kunstwerk, wurde nicht näher eingegan-
gen. Stattdessen vollzog Wetzel einen Zeitsprung in die Romantik, die seiner Meinung nach den
Wandel verdeutliche, welchem Kunst und Literatur unterzogen seien, da hier die Vormacht der
Dichtung ins Kippen gerate. In der Romantik werde die Augenblicksstruktur des Kunstwerkes auf-
gelöst, Künstler und Dichter fänden endlich zusammen. Nach einem erneuten Zeitsprung gelangte
Wetzel zu Marcel Duchamp und seinem Spiel mit der Sprache und schließlich zu Marcel Broodt-
haers, welcher vielfältigste sprachliche Verweise genutzt habe.

Der Literatur- und Medienwissenschaftler hat in seinem Vortrag einen sehr theoretischen Zugang
gewählt. Ausgehend von seinen Definitionen von Performanz und Diskurs hangelte er sich an
bekannten Beispielen der Kunstgeschichte entlang, um Begriffe wie ‚Zeitlichkeit‘, ‚Momentaufnah-
me‘ oder ‚Bewegung‘ zu erörtern. Auf der Strecke sind dabei jedoch die konkreten Belege geblie-
ben; auch ein Verweilen bei einzelnen Werken oder Thesen gab es nicht. Die zwar nicht mehr ganz
neue, aber doch gewinnbringende Frage nach dem Wechselverhältnis von Kunst und Literatur wur-
de damit im Grunde nur gestreift.

Welche Methoden kann die Kunstgeschichte erarbeiten, um sich dem Kunstwerk, insbesondere
dem der Moderne, zu nähern? Diese These bildete die Grundlage für den Vortrag von Michael
Kausch (München): „Struktur, Ethik und Methode - Kritische Anmerkungen zu Kunst und Kunstge-



ArtHist.net

2/8

schichte der Moderne“. Er eröffnete ihn mit der Aussage, dass die traditionelle Kunstgeschichte
im Hinblick auf die moderne Kunst „stumpf bzw. sogar inadäquat“ sei. Zumindest aber - und dies
kann als Arbeitsauftrag verstanden werden - sei sie äußerst „modifikationsbedürftig“. Ausgehend
von seinem Befund, die Kunst des 20. Jahrhunderts bewege sich zwischen den Extremen eines
autonomistischen Formalismus einerseits und eines transzendierenden Konzeptualismus anderer-
seits, konstatierte Kausch, das Kunstwerk zerfalle in seiner Struktur. Er setzte dies gleich mit einer
fortschreitenden ‚Inhaltsleere‘ der Kunst, dem gegenüber der Inhalt und die Komplexität doch gera-
de Bedingungen des Kunstwerks seien. Ausgehend von diesen Erörterungen stellte Kausch die
Frage, welche Rolle Kunst und Künstler überhaupt noch spielen könnten, wenn eine Kommunikati-
on aufgrund der konstatierten Inhaltsleere schlicht nicht mehr möglich sei - ein Problem, dass
nicht nur ein reales, sonder vor allem ein „ethisches“ sei. Ethische Momente, so Kausch, seien an
der Bildung des Ästhetischen immer beteiligt, bei Nietzsche fänden wir die Kunst sogar als Religi-
onsersatz. Der Wechsel vom 19. zum 20. Jahrhundert bedeute jedoch auch Änderungen dieses
Verhältnisses; Simmel beschreibe die Tragödie der Kultur, die er darin sehe, dass die entfremdete
Kultur den Einzelnen, das Individuum überfordere.

Im Verlauf des Vortrages folgten einige Anmerkungen zur Wechselwirkung von Kunst und Propa-
ganda mit ihrer ganz eigenen Ethik und zu dem Gegensatzpaar „Real“ - „Abstrakt“. Ausgehend von
der Aussage, dass die Struktur des Kunstwerks zerfalle, wagte er eine These, die (wohl nicht nur in
der anschließenden Diskussion) auf einiges Unverständnis stieß: Die Kunst ziehe sich in einen
ethikfreien Raum zurück und liefere aus diesem heraus schädliche und negative Inhalte (die in die-
sem Zusammenhang wohl nur als „unethisch“ verstanden werden können). Diese aber hätten die
Macht, gesellschaftliche Werte zu untergraben, wofür als Beispiel in einem Atemzuge die Kunst
des Nationalsozialismus und die Werke De Koonings und Francis Bacons angeführt wurden. Letz-
terer gefährde die Moral und die gesellschaftlichen Werte dadurch, dass er in seinen Werken den
Menschen auf das Körperliche reduziere und dadurch a-human sei. Kausch forderte abschließend,
das Kunstwerk als Wertstruktur zu behandeln, um ihm gerecht werden zu können, eine Aufgabe,
der sich die Kunstgeschichte nicht verschließen dürfe, wenn sie nicht noch irrelevanter werden
wolle, als sie ohnehin schon sei. Die Wertung der Kunstwerke, die auch in der anschließenden,
scharfen Diskussion vom Referenten in keiner Weise relativiert wurde, offenbarte eine Sicht auf
die Geschichte der Kunst, von denen der Rezensent hofft, dass sie einmalig bleiben wird.

„Das Neue Bild, wie Deleuze sagt (obwohl es alt ist), ist fließend, evasiv, unbeständig: Es ist kein
Bild, nicht einmal ein Zwischen-Bild, wie Bellour sagt, oder ein Gegen-Bild, wie ein Utopist sagen
würde. Dieses Medium ist kein Medium, sondern die Negation des Mediums, oder, wenn man so
will, ein Immedium, mit Couchots Ausdruck, den Deleuze als Hommage aufgreift. Die faszinieren-
den frühen Videos von Steve McQueen liefern uns geisterhafte Paradigmen dieser Immediumni-
tät. Mit ihren politischen oder sexuellen Fragestellungen erzeugen sie die letzten Kreaturen unse-
rer postmodernen (posthumanen?) Zeiten: Geister. Und sogar noch schlimmer: Geister von Geis-
tern, wie Derrida einst beteuert hat.“

Dies ist ein Zitat aus dem hochgelobten Vortrag „Strategies of the New Image: Medium and Imme-
dium“ von Régis Michel (Paris), das in aller Kürze, aber doch repräsentativ vorführt, in welcher Wei-
se der Referent der Frage nachgegangen ist,  wie Steve McQueen seine frühen Videoarbeiten
gestaltet hat und was sie zeigen. So finden wir in seinem Werk beispielsweise das Video zweier
schwarzer, nackter Männer, die sich gegenüber stehen, einander wie Raubtiere umkreisen, dann



ArtHist.net

3/8

anlächeln, dann eine Art Ringkampf beginnen. Zeigen die verlangsamten Aufnahmen eine sportli-
che Übung oder sehen wir ein pornografisches Video vor uns? Diese Frage wollte Régis Michel
nicht beantworten; stattdessen ist er dem Unwohlsein nachgegangen, das sich bei vielen Betrach-
tern einstellt, da sie die sexuelle Aufladung der Bilder oder die nackte Präsentation des schwarzen
Körpers nicht einordnen können. Steve McQueens Videos erweisen sich vor allem als uneindeutig,
da sie dem Körper keine klare Zuschreibung geben, weder als Akt noch als Sportler noch als eroti-
sches Objekt.

Panel B: Sogenannte Neue Medien

Den ersten Vortrag des Panels übernahm Ursula Frohne (Bremen) mit „Mapping the Studio - Bruce
Naumans Videoinszenierungen des Künstlerateliers zwischen Langeweile und Zufall“. Bruce Nau-
mann hat mit „Mapping the Studio I (Fat Chance - John Cage)“ ein Werk geschaffen, das Frohne
als „Ergebnis einer banalen Alltagssituation“ versteht. Nauman hat mit Infrarot-Kameras sein von
Mäusen bevölkertes Atelier aufgenommen, in welchem sich nachts seine Katze auf Jagd begibt.
Diese Aufnahmen wurden später mit Ton auf sieben Screens in einem dunklen Raum projiziert.
Frohne geht nun der Frage nach, was der Betrachter eigentlich sieht. Im Mittelpunkt steht dabei
der Horizont des Betrachters, der mit bestimmten Erwartungen in eine Kunstausstellung geht, der
hier aber die ereignislose Abfolge von Bildern zu sehen bekommt, in welchen sich einige Mäuse
im Atelier eines Künstlers tummeln. Nauman schafft eine Art leere Projektionsfläche, eine ‚Büh-
nensituation zweiter Ordnung‘ (Luhmann). Er versetzt den Betrachter nicht in die Situation des
Beobachters, sondern macht ihn durch den Einsatz von Überwachungskameras und die Wirkung
des Materials zum Subjekt der Beobachtung. Zugleich negiert er durch sein Fernbleiben jegliche
Erwartung, die der Betrachter an den Künstler als Akteur haben könnte. Nauman reflektiert jedoch
nicht ausschließlich sich selbst oder sein künstlerisches Schaffen. Er stellt gleichzeitig die Frage,
„ob mit der zunehmenden Technisierung des Studios durch die neuen Medien und der entspre-
chend gewachsenen Interaktionserwartung des Publikums Künstler und ‚Originalität‘ aus dem Ate-
lier verschwunden sind“. Das Geniale, das dem Künstlerischen zueigen ist, wird ersetzt durch das
Phantombild des Künstlers, der sich verweigert.

Der Begriff der „Net Art“ (ein Begriff, der die Internationalität des Mediums Internet referenziert, in
dem Englisch als Standardsprache gelten kann) lässt sich, wie die meisten Kategorisierungen,
kaum in einem Vortrag, geschweige denn in einem Satz erklären. So versuchte Gottfried Kerscher
(Lausanne) dies auch gar nicht erst, sondern zeigte anhand ausgewählter Beispiele, welche Ent-
wicklungen es in diesem Bereich in den letzten Jahren gegeben hat. Kerscher definierte „Net Art“
dabei als Kunst, die das Internet als Medium nutzt, als Kunst, die selbstreferenziell, global und
multimedial ist. Vor allem aber ist sie eines: Immer und überall verfügbar, wo Zugang zum Internet
besteht. Das Internet selbst hat sich jedoch seit seiner Entwicklung ebenfalls verändert. Der Open-
-Source-Gedanke der Anfangsjahre ist einer Art ‚Grundstücksverwaltung‘ gewichen, in der die ein-
zelnen Parzellen nicht mehr frei zugänglich sind, sondern verkauft, vermietet, vermarktet werden
können. Es könne also keine Rede mehr davon sein, dass das Internet mit Freiheit gleichzusetzen
ist.  Außerdem werde die noch verbliebene Freiheit  zunehmend eingeschränkt  durch massive
Sicherheitsprobleme - eine Thematik, der sich das Künstlerduo „Jodi“ angenommen hat: Ihre Arbei-
ten gaukeln dem Betrachter vor, ein fehlerhaftes Programm oder einen Computervirus vor sich auf
dem Rechner zu haben. Das Werk greift den Betrachter also da an, wo er als „User“ am empfind-
lichsten ist.



ArtHist.net

4/8

Dem gegenüber steht die Schweizer Gruppe „etoy“, deren Kunst sich nicht auf den einzelnen User,
sondern auf das System bezieht. Etoy bezeichnen sich selbst als „Cyber Terroristen“, die auf die
Themen Ökonomie und Wirtschaft abzielen. So versuchten sie beispielsweise Ende der 90er Jah-
re, als sie von dem Spielwarenhersteller „eToys“ auf Herausgabe ihrer Domain www.etoy.com ver-
klagt wurden, diese gerichtlich und finanziell in die Knie zu zwingen (was als „Toy War“ in die Wirt-
schaftsgeschichte einging). Sie gründeten dazu eine Internetplattform, deren Ziel die wirtschaftli-
che Vernichtung des Konzerns war, indem sie durch eine Fülle kleinerer Aktionen den Server des
Unternehmens überbeschäftigten. Zudem wurde durch das gezielte Streuen von Negativnachrich-
ten Stimmung gegen eToys gemacht, was insgesamt einen 70-prozentigen Marktverlust der Akti-
en zur Folge hatte. Schließlich musste eToys, nachdem Sie zuvor den Aktivisten noch 500.000 Dol-
lar für die Domain angeboten hatten, vollständig aufgeben. Diese Form der „Net Art“ zeigt nach
Meinung Kerschers, wie die modernen Medien bereits als künstlerisches Mittel genutzt werden
und welche Rolle dabei die Vernetzung einzelner Künstler untereinander spielt. Die meisten Werke
sind hierbei vor allem konzeptueller Art, sie reflektieren weniger einen ästhetischen Anspruch als
das Medium selbst.

Der Vortrag von Ulrike Gehring (Trier) zum Thema „Das ephemere Bild. Monochrome Bilder am
Übergang zum digitalen  Zeitalter““  beschäftigte  sich  mit  monochromen Bildwerken  seit  den
1950er Jahren, ausgehend von Werken wie Robert Rauschenbergs „weißen Bildern“ oder Arbeiten
Nam June Paiks. Trotz eines Bogens, der von diesen Arbeiten zu den in der Folge behandelten
Arbeiten der  sogenannten „Light  & Space-Künstler“  wie James Turrell  oder  Douglas Wheeler
geschlagen werden kann, zeigt sich hier ein Unterschied im Umgang mit dem Medium des Bildträ-
gers selbst, dem Rahmen, der Leinwand. Letztere Arbeiten verzichten auf einen solchen Träger
mit einer Radikalität, die nur noch im Geiste an ihre Vorgänger anknüpft. Das „Bild“ ist hier das
Licht selbst, der Rahmen wird vom Raum geschaffen; auch das Bild ist schließlich nur noch Raum.
Der Vortrag untersuchte die Frage, was im Kopf des Betrachters geschieht, der sich durch die
Wechselwirkung von Raum und Licht wieder ein zweidimensionales Bild erschafft,  sei es aus
Gewohnheit oder aus einem illusionistischen Effekt heraus. Die behandelten Arbeiten, wie etwa
auch die Werke von Tobias Rehberg oder Markus Huemer, wagen nach Ansicht der Referentin den
Versuch, durch ein architektonisches Experiment die eigene Bildhaftigkeit zu überwinden. Daraus
ergebe sich die theoretische Frage, wie mit Bildern zu verfahren sei, die über keinerlei physischen
Bildträger mehr verfügen - eine Frage, die weder in ihrer ganzen Konsequenz zu Ende gedacht
noch abschließend beantwortet werden konnte. Jedoch bildete der Vortrag mit seinen so unter-
schiedlichen Beispielen eine anregende Grundlage für weitere Überlegungen zum Komplex „Bild
und Funktion“, gerade in Zeiten multimedialer Kunst und ihrer spezifischen Wirkung und Ausstel-
lung.

Panel C Das Werk im Kontext historischer Konstellationen

Der Vortrag von Peter Schneemann (Bern) widmete sich der „Lehrbarkeit“ der Moderne und dem
Versuch, Schülern ein „visuelles Vokabular“ zu vermitteln („Paradigmen der Lehre. Die Suche nach
einem Vokabular der Abstraktion“). Als Grundproblem interessierte ihn dabei der Begriff des „Ein-
flusses“, wie auch das Problem des künstlerischen Erbes und die Suche nach einem Grundvokabu-
lar, mit dem sich Ideen vermitteln lassen - eine Frage, die Theo van Doesburg seinerzeit schlicht
mit dem Satz „Kunst ist nicht lehrbar“ abgetan hatte. Im Zentrum des Vortrages standen die Theo-
rien von Adolf Hölzel, der sich nicht nur als Künstler, sondern auch als Professor an der Stuttgar-



ArtHist.net

5/8

ter Kunstakademie einen Namen gemacht hat. Seine Lehre der bildnerischen Mittel und seine
Farbtheorie wurden von seinen Schülern Itten und Schlemmer, die später ans Weimarer Bauhaus
berufen wurden, in den Unterricht getragen und gelten bis heute als bahnbrechend. Als weiteren
wichtigen Lehrer untersuchte Schneemann Hans Hofmann, der mit der Präsenz eines charismati-
schen Individuums nicht nur vermittelte, wie zu malen sei, sondern auch, wie man als Künstler
leben sollte. Im Ganzen betrachtet, war Schneemanns Vortrag eine neue historische Sicht auf eine
Lehrrichtung der Moderne. Nach Ansicht des Rezensenten wäre es hier sehr schön gewesen, gera-
de vor dem Hintergrund des Tagungsthemas mehr Bezugspunkte zur Frage einer „zeitgemäßen“
Kunstgeschichte zu erhalten.

1929 fand im Züricher Kunsthaus die Ausstellung „Neue Optik“ statt, eine Schau, die mit 150 Wer-
ken von 40 Künstlern einen enormen Bogen geschlagen hat. Von Brancusi über Magritte, von
Delaunay bis Moholy-Nagy reichte das Spektrum, vor allem aber bot die „Neue Optik“ ein Rahmen-
programm mit Beiträgen wie Essays von Franz Roh in der Neuen Züricher Zeitung oder einem
gemeinsamer Auftritt von Arp und Schwitters in der Ausstellung. Den Vorbereitungsarbeiten die-
ses Projekts ging Iris Bruderer-Oswald (Basel) in ihrem Vortrag „Eine Ausstellung als Visualisie-
rungsmodell der Moderne. ‚Neue Optik‘ 1929“ nach, den praktischen wie den konzeptionellen. In
Zürich fand sich das, was sie mit einer „klug durchdachten Teamarbeit“ bezeichnete: „Hans Arp
trifft in Paris die Auswahl der französischen Künstler, Kurt Schwitters und Alexander Dorner sind
für die deutschen, El Lissitzky für die russischen Werke zuständig.“ Zum ersten Mal vereinte eine
Ausstellung so verschiedene Formen zeitgenössischer Kunst. Ausgangspunkt der Neuen Optik
waren die beiden Kunsthistoriker Siegfried Giedion und Carola Giedion-Welcker, die zu den Ver-
fechtern einer neuen Wahrnehmung gehörten. Die Ausstellung von 1929 stellte somit das Beispiel
einer neuen Interpretation von Gegenwartskunst dar, die sich der Gesamtheit verpflichtet sieht
und „für das 20. Jahrhundert richtungsweisende Wahrnehmungsmodi festlegt“. Der Vortrag konn-
te sich auf bisher unveröffentlichtes Material stützen und einen Einblick in die Gedanken der Ver-
antwortlichen bieten, der bisher so nicht möglich gewesen ist, und man darf gespannt auf weitere
Ergebnisse der Forschung sein.

Was ist das Werk? In welchem Kontext entsteht es und in welchem Kontext sehen wir es heute, im
Museum, in zeitlicher Entfernung zu seinem Ursprung? Diese Frage beschäftigte Alexandra Käss
in ihrem Referat zu „Werkkonstruktionen und Rekonstruktionen. Moholy-Nagys ‚Licht-Raum-Modu-
lator‘“. Eine Antwort versuchte sie anhand von Moholy-Nagys „Licht-Raum-Modulator“ von 1930
zu finden. Ursprünglich gebaut als „Lichtrequisit einer elektrischen Bühne“ und ganz im Zeichen
des neuen, technisch-utopischen Theaters, wird es heute eher als „kinetische Skulptur“ betrachtet.
Dieser Auffassungswandel ist jedoch auch einer konkreten Veränderung des Objektes geschuldet.
Das ursprüngliche Objekt war ein dunkler Kasten mit einer runden Öffnung auf Augenhöhe. Darin
befand sich ein buntes Lichtspiel, erzeugt durch Glühbirnen und einen Motor. Bei dem Werk, wie
es heute im Busch-Reisinger-Museum der Harvard-University zu sehen ist, fehlt hingegen der Kas-
ten, und dem Besucher stellt sich ein frei stehendes, metallenes Objekt dar, das beweglich und
beleuchtet ist. Diesem Unterschied von „originaler“ Arbeit und heutiger Inszenierung ging Alexand-
ra Käss genauer nach. Sie sah in der Veränderung nicht allein das Ergebnis „museologischer oder
gar kunsthistorischer Fahrlässigkeit“, da schon Moholy-Nagy „dem Licht-Raum-Modulator absicht-
lich eine inhärente Uneindeutigkeit“ mitgegeben habe; vielmehr lasse sich anhand des Beispiels
die Auflösung eines alteingesessenen Werkbegriffs nachvollziehen, die zur Folge habe, dass auch
das Medium der Arbeit selbst nicht mehr klar umrissen werden könne. Das Objekt Moholy-Nagys



ArtHist.net

6/8

biete den Prototyp eines Werkes, „das sich der klassischen kunsthistorischen Befragung nach
einer klar definierten Einordnung bezüglich Gattungsbegriff, Funktion, ikonographischer Bestimmt-
heit oder seiner Stellung innerhalb des zeitgenössischen Kunstkontextes sperrt“. Bedauerlicher-
weise verzichtete der Vortrag der Kürze halber darauf, einzelne Etappen des historischen Wandels
genauer unter die Lupe zu nehmen oder die wichtigsten Akteure oder dieses Umwandlungsprozes-
ses zu benennen.

Panel D „Kunst“? „Werk“? in Moderne und Gegenwart

„Archizoom“ und „Superstudio“ gehören zu Vertretern einer modernen Architektur, für die das „Ar-
chitektonische“ weniger in seiner gebauten Form besteht als vielmehr in den Plänen und Entwür-
fen, die die Utopien in ihrer reinsten Form liefern sollen und ausdrücklich nicht für die Realisierung
bestimmt sind.  Mit  dem Utopischen ist  nicht der Vorgriff  auf eine wie auch immer geartete
Zukunft gemeint, sondern die Ironisierung derselben in einer unmöglichen Welt. Diesem Problem
ging Marie Theres-Stauffer (Zürich) in ihrem Beitrag „Expansive Architekturen: Utopische Projekte
von Archizoom und Superstudio (1969-1972)“ nach, und zwar anhand der Arbeiten „Il momumen-
to continuo“ und „No-Stop city“, die einer Realisierung dadurch entgegenliefen, dass sie sich in
einer unendlichen Struktur ausbreiteten: „Beide Architekturgruppen bezeichnen ihre Beiträge als
Theorien. Damit wird das überkommene Artikulationsmedium der Architekturtheorie,  der Text,
emphatisch in den Bereich des Bildlichen erweitert.“ In beiden Fällen zeigt sich eine deutliche Öff-
nung der „Architektur“ in den Bereich der bildenden Kunst; Pop Art, Land und Minimal Art werden
ebenso adaptiert, wie die Gruppen aktuelle geisteswissenschaftliche Strömungen aufgreifen. Zu
den zeichnerischen Ausführungen kommen bei beiden Künstlergruppen ausführliche Manifeste
hinzu, die gleichwertig neben den Entwürfen stehen. In ihren reduzierten Strukturen tendieren bei-
de Projekte zu einer Auflösung der baulichen Form, die das eigentliche „Objekt“ zerstören soll. Sie
de-konstruieren sich im Sinne Derridas („Dekonstruktion meint dabei [...] eine Rekonstruktion der
manifesten und latenten Bedeutungsaspekte. Es geht also darum, die Relationen dieser Projekte
nachzuvollziehen, um so ihre Mehrdeutigkeit umfassend zu interpretieren“). Trotz der Kürze des
Vortrags wurde deutlich, wie sehr beide Gruppen auf je verschiedene Weise von Utopie Gebrauch
machen und wie stark sie sich in einigen Punkten von der klassischen Architektur abgrenzen.

Corinna Criticos (München) organisiert Führungen in der Pinakothek der Moderne und betrachtet
dabei mit besonderem Interesse die oft ausgesprochenen Schilder wie „Anfassen verboten“, „Prié-
re de toucher“ u.a.. Derlei Aufforderungen an den Betrachter sind jedoch mehr als nur ein Verbot.
Die Vortragende ging in ihrem Beitrag „Explaining 20th Century Art to the Public“ der Frage nach,
ob gerade hierin der Schlüssel zum Missverständnis zwischen Kunst und Betrachter liegen könn-
te. Um die Eigenart zeitgenössischer Kunst, auch deren zahlreiche Rückgriffe auf ältere Kunstfor-
men zu zeigen, müsse sich die Kunstvermittlung nicht nur intensiver mit der genauen Beschrei-
bung und Analyse des Materials von Kunstwerken (beispielsweise in Beuys‘ Arbeiten aus Fett)
beschäftigen, sondern auch klären, welche Bedeutung der sinnlichen Erfahrung durch den Betrach-
ter dabei zukomme. Hierbei spiele das Anfassen-Dürfen eine ebenso große Rolle wie das Berüh-
rungsverbot. Diskussionsstoff bot daher vor allem die Frage, inwiefern Kunstwerke dem Publikum
auch zum Anfassen und Ausprobieren zur Verfügung gestellt werden sollten, selbst wenn Kunst-
werke vom Urheber explizit dafür ausgewiesen wurden; denn aus konservatorischen Gründen blei-
ben selbst diese meist unter Verschluss. Die Referentin listete eine Reihe von offenen Fragepunk-
ten auf, die noch zu klären wären, etwa, ob die Museen in der Pflicht wären, neue Wege der Erfah-



ArtHist.net

7/8

rung von Kunst zu beschreiten, oder ob Künstler selber verstärkt Kunst schaffen müssten, die auf
andere Weise erfahrbar wird.

Der Bild-Atlas „Global Icons“ ist ein Projekt, das die Geister scheidet. Er stellt sich als Internet-
-Plattform dar, die die „Ikonen“ unserer gegenwärtigen Welt zusammentragen soll und unternimmt
dabei den Versuch, Kontexte zwischen verschiedenen Bildern aufzuzeigen. So zumindest stellten
die Berliner Mitarbeiter Jacob Birken und Frank-Thorsten Moll ihren Digitalen Bild-Atlas der Kultu-
ren vor („Globale Ikonen und die Inszenierung kultureller Identität in den Medien“. Bei Global Icons
soll der Benutzer in die Lage versetzt werden, die Kontexte eines jeden Bildes nachzuvollziehen,
indem er den Links von einem „Ikon“ zum anderen folgt. Eine Besonderheit des Projektes (das zur
Zeit noch nicht online ist) ist dabei seine offene Basis: Es ist jedem angemeldeten User möglich,
Bilder und Kontexte einzustellen, zu verändern und Kommentare zu schreiben. Besonders deutlich
wurde daher in der nachfolgenden Diskussion die Sorge geäußert, wie ein solches Projekt sich
kontrollieren lasse. Diese Angst vor unqualifizierter und unkontrollierter „Einmischung“ ist nicht
unberechtigt, angesichts eines zunehmenden Erfolgs von Open-Source-Projekten wie zum Bei-
spiel „Wikipedia“ scheinen sie jedoch unbegründet, ist es doch gerade die Offenheit und die dar-
aus erwachsende „Community“, die eine Regulierung der Inhalte selber vornimmt. Eine andere,
nicht weniger berechtigte Frage war jedoch die Frage nach der Qualität der „Kontextualisierung“.
Unter welchen Schlüsselbegriffen oder nach welchem Konzept wird diese vorgenommen? Kann
es sinnvoll sein, eine Reihe von „ikonischen“ Bildern z. B. anhand ihrer Färbung durchzuarbeiten?
Ist subjektives Empfinden ein Kontextualisierungsmerkmal? Das Projekt beansprucht offensicht-
lich, mehr zu sein als eine kunsthistorische Bilddatenbank und rekurriert durch seinen Titel nicht
zufällig auf Aby Warburgs Projekt eines „Bilderatlas Mnemosyne“, um in dessen Fortentwicklung
ein „globales Bildgedächtnis“ zu ermitteln.  Trotz dieses eindeutig modischen Beigeschmacks
könnte „Global Icons“ aber immerhin als Versuch verstanden werden, dem Phänomen des Trans-
ports von Bildern und Bildmotiven in Zeiten des Internet und der
Medienvielfalt neu nachzugehen.

Insgesamt wiesen die Vorträge der Sektion zur modernen Kunst, unabhängig von ihrer teils hohen
inhaltliche Qualität, einen Mangel an Bezug zum Leitmotiv des Kunsthistorikertages auf, das darin
bestand, Kunstgeschichte als gesellschaftliche Herausforderung und Ausdruck von Zeitgenossen-
schaft zu befragen. Einzig Herr Kausch stellte sich (leider mit ungenügendem Ergebnis) dieser
Aufgabe. Auch dem zur Verfügung gestellten Zeitkontingent von 20 Minuten pro Vortrag war nicht
jeder der Vortragenden gewachsen. Es wäre durchaus eine Überlegung wert, für künftige Kunsthis-
torikertage die Zahl der Gäste pro Sektion zu reduzieren - oder den Kongress zeitlich auszudeh-
nen. Gerade die Diskussionen, insbesondere um den zuletzt vorgestellten Bildatlas, haben gezeigt,
dass das ausgiebige Gespräch über Kunst und Kunstgeschichte zu den wichtigsten und frucht-
barsten Aufgaben zählt.

Empfohlene Zitation:

Florian Blaschke: [Tagungsbericht zu:] Sektion "Kunstgeschichte der Moderne" (XXVIII. Deutscher

Kunsthistorikertag, Bonn). In: ArtHist.net, 20.04.2005. Letzter Zugriff 09.01.2026.

<https://arthist.net/reviews/425>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter



ArtHist.net

8/8

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

