ArtHist net

Griindler, Hana: Die Dunkelheit der Episteme. Zur Kunst des aufmerksamen Sehens
(= Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst; Band 19), Berlin: Gebr. Mann Verlag
2019

ISBN-13: 978-3-7861-2804-5, 272 Seiten, : circa EUR 59.00 (DE), circa EUR 60.70 (AT)

Rezensiert von: Dario Gamboni, Université de Genéve

Hana Griindlers Buch, das auf ihrer Dissertation basiert, ist der Beziehung zwischen Kunst, Sehen
und Ethik gewidmet. Dieses umfangreiche Thema wird weniger deskriptiv und analytisch als nor-
mativ und programmatisch behandelt: Die Autorin pladiert fiir eine ,Etho-Asthetik des Visuellen”
und eine ,Ethik der Aufmerksamkeit” (13). Das aufmerksame Sehen soll der Bedeutung des Beson-
deren und Partikuldren gerecht werden und zur ,Kritik an den verallgemeinernden und totalisieren-
den Tendenzen des westlichen Denkens” (12) beitragen. Hier haben wir es bereits mit einem Paro-
doxon zu tun, denn ,das westliche Denken” (auch 151) ist sicherlich als Verallgemeinerung zu
betrachten, und die zahlreichen Denker:innen, die im Buch zur Unterstiitzung seiner These zitiert
werden, stammen alle aus Westeuropa oder den USA. Eine von ihnen, Hanna Arendt, wird fiir ihre
Kritik am Mitgefihl zitiert, das ,keine Fahigkeit zur Generalisierung” besitzt und daher ,prinzipiell
unpolitisch sei“ (196); der Widerspruch wird nicht aufgegriffen.

Das Buch besteht aus vier Kapiteln, deren Struktur Wiederholungen nicht vermeidet, z.B. Giber das
Ideal der konturlosen, unvollendeten, man konnte auch sagen inchoativen Zeichnung bei Kiinst-
lern wie Leonardo, Cézanne oder Giacometti (60-63, 166-169). Zahlreiche Autor:innen werden dis-
kutiert und zurate gezogen, Klassiker wie Wittgenstein (fiir das ,Aspektsehen” und seine Architek-
tur), Foucault (Ethik als Lebenskunst), Arendt (Theorie als Sehen), Riegl (Reziprozitat der Blickbe-
ziehungen), Adorno (Kunst und die Mdglichkeit einer Zeugenschaft), Levinas (fiir seine radikale Kri-
tik der Reprasentation) sowie Zeitgenoss:innen wie Mieke Bal, Judith Butler, Martha Nussbaum,
W.J.T. Mitchell, Susan Sontag und Georges Didi-Huberman. Sorgfaltige Zusammenfassungen und
ausfiihrliche Kommentare reihen sich bis zur historiographischen Uberforderung aneinander, und
doch bleibt ein Gefiihl des Mangels. In Bezug auf den Begriff der Aufmerksamkeit stimmt Hana
Grundler Michael Hagner zu, wenn er bedauert, dass ,stillschweigend die Trennung zwischen
einem physiologisch-experimentellen und einem philosophischen Zustandigkeitsbereich perpetu-
iert wird” (74). Genau eine solche Trennung akzeptiert die Autorin jedoch, indem sie zugunsten
der Philosophie fast alles vernachlassigt, was der experimentelle Ansatz zur Untersuchung ihres
Themas beigetragen hat, von der Psychophysik des 19. Jahrhunderts bis zu den Kognitions- und
Neurowissenschaften — man denke nur an die Einfiihlungstheorie und ihre Rezeption bei Kunsthis-
torikern wie August Schmarsow und Heinrich Wolfflin.

Ein ,Kinstler/Philosoph” soll liber dieses einseitige Reich herrschen: der Titel wird Wittgenstein
(55) und Foucault (135) verliehen. Dennoch hétte Wittgensteins ,Unbehagen gegeniiber der Theo-
rie” (55), der er vorwarf, blind und farblos zu sein, als Vorbild und Warnung dienen konnen, denn
Griindlers Buch vermeidet im Allgemeinen das Konkrete und lasst kaum Raum fiir Empirie. Selbst
im ,philosophischen Zustindigkeitsbereich” fehlt die Asthetik (z.B. die ,reine Sichtbarkeit”), und

1/4



ArtHist.net

Phanomenolog:innen werden nur beildufig oder liber Verweise von Levinas oder Sontag erwahnt.
Ebenfalls ignoriert werden der Pragmatismus und ein Autor wie John Dewey, fiir den Philosophie
und Ethik untrennbar miteinander verbunden waren und der zusammen mit dem Kunstsammler
Albert C. Barnes eine ,Schule des Sehens” (127) nicht nur fiir Astheten, sondern auch fiir sozial
benachteiligte Menschen griindete [1].

Griindler ist nicht immer mit den von ihr ausgewahlten Autor:innen einverstanden. So wirft sie Mie-
ke Bal vor, das Versprechen einer ,kritischen Freiheit” weder kiinstlerisch noch theoretisch einzul6-
sen (40-42), und sie lehnt Levinas' ,Auffassung des Bildes als Idol” als ,polemisch und zutiefst
reduktionistisch” ab (215). Solche Vorbehalte werden jedoch stets zugunsten einer grundlegen-
den Ubereinstimmung iiber die Méglichkeit und Notwendigkeit der ,Etho-Asthetik des Visuellen*
ausgeraumt, so dass die Autor:innen weniger als Gesprachspartner oder gar Widersacher, son-
dern vielmehr als Autoritaten fungieren. Durch diese Anhdufung von Legitimationen wird Griind-
lers Argumentation eher geschwacht als verstarkt. Trotz standiger Wiederholungen bleibt unklar,
was hier mit ,ethisch” gemeint ist und warum ein ,aufmerksames Sehen” diese Voraussetzung
erfiillen soll. Zwischen einer zweckorientierter Objektidentifikation und einer fiir das Aktuelle, Parti-
kulare und Ratselhafte offenen Wahrnehmung zu unterscheiden, ist nicht neu: ein Denker (und
Zeichner) wie Paul Valéry, zum Beispiel, der im Buch nur durch ein Epigraph vertreten ist, hat viel
Erhellendes dazu geschrieben [2]. Epistemologen wie Hans-Jorg Rheinberger haben anhand konk-
reter Beispiele gezeigt, wie man sich von konventionellen Wahrnehmungen und Vorstellungen bef-
reit, wahrend hier ,anders” (anders sehen, anders sein) einfach grundsatzlich mit ,besser” gleich-
gesetzt wird (z.B. 136). Paul Ricceur hatte eine differenziertere und dialektischere Sicht auf die kri-
tische Utopie, die fiir ihn, ebenso wie ihr Gegenteil, die Ideologie, eine ,pathologische” Dimension
haben kann [3].

Der interessanteste und originellste Aspekt des Buches ist die Einbeziehung von Theoretikern und
Kinstlern der Florentiner Renaissance, insbesondere Alberti, Vasari und Pontormo, was Griindlers
fruchtbare Zusammenarbeit mit dem Kunsthistorischen Institut in Florenz — Max-Planck-Institut
belegt. Zitiert werden nicht nur Albertis Abhandlungen Giber Malerei und Architektur, sondern auch
seine Bemerkungen lber die Forderung von Wahrnehmung und Tugend durch die Architektur im
vorangegangenen Della tranquillita dell'animo (78-80). Vasaris Vite liefern aufschlussreiche Einbli-
cke in die verschiedenen ,Modi der Aufmerksamkeit” (82) und die intrinsische Ambivalenz der (vi-
suellen) Neugier (85-89). Und obwohl Vasari Pontormos subjektive Kunst kritisch als Ausdruck sei-
ner ,Melancholie” interpretierte, schldagt Griindler vor, die obsessive Beschaftigung des Malers mit
seinen Korperfunktionen im Tagebuch I/ libro mio nicht als ,hypochondrische Dimension” zu ver-
stehen, sondern als ,Versuch einer Harmonisierung zwischen Korper und Geist", inspiriert von sei-
nem Freund dem Humanist Benedetto Varchi (162-180) [4]. Die Tatsache, dass der kulturelle und
soziale Kontext dieser AuBerungen wenig mit dem der anderen im Buch erwahnten Diskurse
gemein hat, die grotenteils aus dem 20. Jahrhundert stammen, hatte eine Diskussion verdient.

Eine weitere willkommene Passage in Die Dunkelheit der Episteme ist der Abschnitt iiber das
Palais Stonborough-Wittgenstein (1926-1928) in Wien, das der Philosoph fiir seine Schwester Mar-
garet entwarf (110-134). Es handelt sich um die einzige eingehende Analyse eines Kunstobjekts
im Buch, und als solche erwartet man, dass sie die heuristischen und ethischen Vorziige des ,auf-
merksamen Sehens” demonstriert. Die Fallstudie enthalt aufschlussreiche Informationen und Beo-
bachtungen, u.a. iber die puristische Rezeption des Gebaudes, die dazu fiihrte, dass seine materi-

2/4



ArtHist.net

elle und farbliche Dimension vernachldssigt und im Zuge einer Restaurierung sogar unsichtbar
gemacht wurde (116-117, 121, 124-125). Sie erklart jedoch nicht, warum die von Wittgenstein vor-
genommene formale Reduktion unerldsslich sein soll, um eine nicht ,gewohnliche”, sondern asthe-
tische und ethische Betrachtungsweise hervorzurufen (119), und warum diese, nach den verfiigba-
ren visuellen Dokumenten zu urteilen, alle Spuren der Nutzung, des Mobiliars und der Bewohner
beseitigen muss. Das Gebaude wird stillschweigend als autonomes Kunstwerk behandelt, und es
ist bezeichnend, dass die Prasenz eines winzigen ,Diener-Zimmers" auf dem Grundriss keine
Untersuchung oder Reflexion {iber die Rolle und den Platz des Hauspersonals in diesem Stadtpa-
lais auslost. Das Soziale und Politische sind in der Studie tatsachlich abwesend, was der Relevanz
ihres Versprechens, Asthetik und Ethik miteinander zu verbinden, abtréglich ist. Auffallig ist auch,
dass ihre Behandlung der Aufmerksamkeit weder die Entwicklung der ,Aufmerksamkeitsokono-
mie" in den letzten Jahrzehnten noch die tiefgreifenden Veranderungen durch die digitale Wende
thematisiert. Die Tatsache, dass Menschen und Denkmaler heute unter anderem deshalb ausge-
I6scht werden konnen, um die Bilder ihrer Zerstorung (sofort und weltweit) zu verbreiten, fehlt in
Griindlers Untersuchung der Frage, wie man sich angesichts solcher Bilder verhalten soll
(186-188).

Auf methodologischer und disziplindrer Ebene wirft die Autorin der Kunstgeschichte vor, das
Sehen auf ,einen epistemischen Akt des Erkennens” reduziert zu haben, wahrend die Philosophie,
die Visual Culture Studies und die Photography Studies verstanden héatten, dass es sich auch um
,einen ethischen Akt des Erkennens” handelt (13, 225). Diese Kritik kann nur auf einer sehr beg-
renzten Sicht der Disziplin beruhen, und es iiberrascht nicht, dass Griindler auf den Versuch ver-
zichtet, ,einen detaillierten Uberblick iiber die Bedeutung des Sehens in der und fiir die Kunstge-
schichte zu entwerfen” (16). Es ist schwer zu verstehen, dass der Riegl vom Holldndischen Grup-
penportrait (1902) mehr oder weniger allein fiir die Disziplin steht, die seit zwei Jahrhunderten
mehr als jede andere das ,aufmerksame Sehen” fordert und fordert, und man vermisst Hinweise
auf die zahlreichen Studien, die die visuellen Formen und kiinstlerischen Techniken des ,Perspek-
tivwechsels” (49) und der ,Polyperspektivitdt” (57) erforscht und theoretisiert haben [5]. Das Buch
endet mit einem Aufruf an die Kunstgeschichte, ,eine kritische Instanz fir aktuelle gesellschaftli-
che Herausforderungen dar[zu]stellen, in denen das Nachdenken (ber die Grenzbereiche des
Sichtbaren dringlicher ist denn je" (228). Warum diese ,Grenzbereiche” bevorzugt werden, ist
unklar, wie librigens auch die ,Dunkelheit der Episteme” selbst, die trotz ihrer Funktion im Titel nur
apophatisch definiert wird (S. 11, 198, 216, 226).

[1] S. u.a. Mary Ann Meyers, Art, Education, and African-American Culture: Albert C. Barnes and the Science
of Philanthropy, New Brunswick, NJ: Transaction, 2004.

[2] S. D. Gamboni, ,For a Science of the ,Preservation of Sensory Subtlety and Instability”, in: Oskar B&tsch-
mann et al. (Hg.), Art History on Demand? Dienstleistung Kunstgeschichte? 100 Jahre Institut fiir Kunstge-
schichte Universitét Bern, Festschrift, Bd. 2, Emsdetten/Berlin: Imorde, 2008, S. 81-91, 137-139.

[3] Paul Riceeur, ,Ideology and Utopia as Cultural Imagination®, in: Philosophical Exchange 7, Nr. 1, Sommer
1976, S. 17-30; revidierte Fassung ,L'idéologie et I'utopie : deux expressions de I'imaginaire social”, in: Du
texte a l'action. Essais d’herméneutique Il, Paris: Seuil, 1986, S. 379-392.

[4] S. eine andere aktuelle Interpretation in Andreas Beyer, Kiinstler, Leib und Eigensinn. Die vergessene Sig-

natur des Lebens in der Kunst, Berlin: Wagenbach, 2022.

3/4



ArtHist.net

[5] S. z.B. Jean-Claude Lebensztejn, L'Art de la tache. Introduction a la “Nouvelle méthode” d’Alexander
Cozens, Paris, Ed. du Limon, 1990; D. Gamboni, Potential Images: Ambiguity and Indeterminacy in Modern
Art, London: Reaktion, 2002; Michel Weemans, ,Herri met de Bles’s Sleeping Peddler: An Exegetical and
Anthropomorphic Landscape®, in: The Art Bulletin 88, Nr. 3, 2006, S. 459-481; Raphael Rosenberg, ,Verzo-
gertes Formerkennen als dsthetische Erfahrung®, in: Franz Engel/ Yannis Hadjinicolaou (Hg.), Formwer-

dung und Formentzug, Berlin/Boston: De Gruyter, 2016, S. 109-121.

Empfohlene Zitation:

Dario Gamboni: [Rezension zu:] Griindler, Hana: Die Dunkelheit der Episteme. Zur Kunst des aufmerksamen
Sehens (= Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst; Band 19), Berlin 2019. In: ArtHist.net, 03.09.2024.
Letzter Zugriff 27.01.2026. <https://arthist.net/reviews/42472>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

