
1/4

Gründler, Hana: Die Dunkelheit der Episteme. Zur Kunst des aufmerksamen Sehens
(= Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst; Band 19), Berlin: Gebr. Mann Verlag
2019
ISBN-13: 978-3-7861-2804-5, 272 Seiten, : circa EUR 59.00 (DE), circa EUR 60.70 (AT)

Rezensiert von: Dario Gamboni, Université de Genève

Hana Gründlers Buch, das auf ihrer Dissertation basiert, ist der Beziehung zwischen Kunst, Sehen
und Ethik gewidmet. Dieses umfangreiche Thema wird weniger deskriptiv und analytisch als nor-
mativ und programmatisch behandelt: Die Autorin plädiert für eine „Etho-Ästhetik des Visuellen“
und eine „Ethik der Aufmerksamkeit“ (13). Das aufmerksame Sehen soll der Bedeutung des Beson-
deren und Partikulären gerecht werden und zur „Kritik an den verallgemeinernden und totalisieren-
den Tendenzen des westlichen Denkens“ (12) beitragen. Hier haben wir es bereits mit einem Paro-
doxon zu tun, denn „das westliche Denken“ (auch 151) ist sicherlich als Verallgemeinerung zu
betrachten, und die zahlreichen Denker:innen, die im Buch zur Unterstützung seiner These zitiert
werden, stammen alle aus Westeuropa oder den USA. Eine von ihnen, Hanna Arendt, wird für ihre
Kritik am Mitgefühl zitiert, das „keine Fähigkeit zur Generalisierung“ besitzt und daher „prinzipiell
unpolitisch sei“ (196); der Widerspruch wird nicht aufgegriffen.

Das Buch besteht aus vier Kapiteln, deren Struktur Wiederholungen nicht vermeidet, z.B. über das
Ideal der konturlosen, unvollendeten, man könnte auch sagen inchoativen Zeichnung bei Künst-
lern wie Leonardo, Cézanne oder Giacometti (60-63, 166-169). Zahlreiche Autor:innen werden dis-
kutiert und zurate gezogen, Klassiker wie Wittgenstein (für das „Aspektsehen“ und seine Architek-
tur), Foucault (Ethik als Lebenskunst), Arendt (Theorie als Sehen), Riegl (Reziprozität der Blickbe-
ziehungen), Adorno (Kunst und die Möglichkeit einer Zeugenschaft), Levinas (für seine radikale Kri-
tik der Repräsentation) sowie Zeitgenoss:innen wie Mieke Bal, Judith Butler, Martha Nussbaum,
W.J.T. Mitchell, Susan Sontag und Georges Didi-Huberman. Sorgfältige Zusammenfassungen und
ausführliche Kommentare reihen sich bis zur historiographischen Überforderung aneinander, und
doch bleibt ein Gefühl des Mangels. In Bezug auf den Begriff der Aufmerksamkeit stimmt Hana
Gründler Michael Hagner zu, wenn er bedauert,  dass „stillschweigend die Trennung zwischen
einem physiologisch-experimentellen und einem philosophischen Zuständigkeitsbereich perpetu-
iert wird“ (74). Genau eine solche Trennung akzeptiert die Autorin jedoch, indem sie zugunsten
der Philosophie fast alles vernachlässigt, was der experimentelle Ansatz zur Untersuchung ihres
Themas beigetragen hat, von der Psychophysik des 19. Jahrhunderts bis zu den Kognitions- und
Neurowissenschaften – man denke nur an die Einfühlungstheorie und ihre Rezeption bei Kunsthis-
torikern wie August Schmarsow und Heinrich Wölfflin.

Ein „Künstler/Philosoph“ soll über dieses einseitige Reich herrschen: der Titel wird Wittgenstein
(55) und Foucault (135) verliehen. Dennoch hätte Wittgensteins „Unbehagen gegenüber der Theo-
rie“ (55), der er vorwarf, blind und farblos zu sein, als Vorbild und Warnung dienen können, denn
Gründlers Buch vermeidet im Allgemeinen das Konkrete und lässt kaum Raum für Empirie. Selbst
im „philosophischen Zuständigkeitsbereich“ fehlt die Ästhetik (z.B. die „reine Sichtbarkeit“), und



ArtHist.net

2/4

Phänomenolog:innen werden nur beiläufig oder über Verweise von Levinas oder Sontag erwähnt.
Ebenfalls ignoriert werden der Pragmatismus und ein Autor wie John Dewey, für den Philosophie
und Ethik untrennbar miteinander verbunden waren und der zusammen mit dem Kunstsammler
Albert C. Barnes eine „Schule des Sehens“ (127) nicht nur für Ästheten, sondern auch für sozial
benachteiligte Menschen gründete [1].

Gründler ist nicht immer mit den von ihr ausgewählten Autor:innen einverstanden. So wirft sie Mie-
ke Bal vor, das Versprechen einer „kritischen Freiheit“ weder künstlerisch noch theoretisch einzulö-
sen (40-42), und sie lehnt Levinas‘ „Auffassung des Bildes als Idol“ als „polemisch und zutiefst
reduktionistisch“ ab (215). Solche Vorbehalte werden jedoch stets zugunsten einer grundlegen-
den Übereinstimmung über die Möglichkeit und Notwendigkeit der „Etho-Ästhetik des Visuellen“
ausgeräumt, so dass die Autor:innen weniger als Gesprächspartner oder gar Widersacher, son-
dern vielmehr als Autoritäten fungieren. Durch diese Anhäufung von Legitimationen wird Gründ-
lers Argumentation eher geschwächt als verstärkt. Trotz ständiger Wiederholungen bleibt unklar,
was hier mit „ethisch“ gemeint ist und warum ein „aufmerksames Sehen“ diese Voraussetzung
erfüllen soll. Zwischen einer zweckorientierter Objektidentifikation und einer für das Aktuelle, Parti-
kuläre und Rätselhafte offenen Wahrnehmung zu unterscheiden, ist nicht neu: ein Denker (und
Zeichner) wie Paul Valéry, zum Beispiel, der im Buch nur durch ein Epigraph vertreten ist, hat viel
Erhellendes dazu geschrieben [2]. Epistemologen wie Hans-Jörg Rheinberger haben anhand konk-
reter Beispiele gezeigt, wie man sich von konventionellen Wahrnehmungen und Vorstellungen bef-
reit, während hier „anders“ (anders sehen, anders sein) einfach grundsätzlich mit „besser“ gleich-
gesetzt wird (z.B. 136). Paul Ricœur hatte eine differenziertere und dialektischere Sicht auf die kri-
tische Utopie, die für ihn, ebenso wie ihr Gegenteil, die Ideologie, eine „pathologische“ Dimension
haben kann [3].

Der interessanteste und originellste Aspekt des Buches ist die Einbeziehung von Theoretikern und
Künstlern der Florentiner Renaissance, insbesondere Alberti, Vasari und Pontormo, was Gründlers
fruchtbare Zusammenarbeit mit dem Kunsthistorischen Institut in Florenz – Max-Planck-Institut
belegt. Zitiert werden nicht nur Albertis Abhandlungen über Malerei und Architektur, sondern auch
seine Bemerkungen über die Förderung von Wahrnehmung und Tugend durch die Architektur im
vorangegangenen Della tranquillità dell’animo (78-80). Vasaris Vite liefern aufschlussreiche Einbli-
cke in die verschiedenen „Modi der Aufmerksamkeit“ (82) und die intrinsische Ambivalenz der (vi-
suellen) Neugier (85-89). Und obwohl Vasari Pontormos subjektive Kunst kritisch als Ausdruck sei-
ner „Melancholie“ interpretierte, schlägt Gründler vor, die obsessive Beschäftigung des Malers mit
seinen Körperfunktionen im Tagebuch Il libro mio nicht als „hypochondrische Dimension“ zu ver-
stehen, sondern als „Versuch einer Harmonisierung zwischen Körper und Geist“, inspiriert von sei-
nem Freund dem Humanist Benedetto Varchi (162-180) [4]. Die Tatsache, dass der kulturelle und
soziale Kontext dieser Äußerungen wenig mit dem der anderen im Buch erwähnten Diskurse
gemein hat, die größtenteils aus dem 20. Jahrhundert stammen, hätte eine Diskussion verdient.

Eine weitere willkommene Passage in Die Dunkelheit der Episteme  ist der Abschnitt über das
Palais Stonborough-Wittgenstein (1926-1928) in Wien, das der Philosoph für seine Schwester Mar-
garet entwarf (110-134). Es handelt sich um die einzige eingehende Analyse eines Kunstobjekts
im Buch, und als solche erwartet man, dass sie die heuristischen und ethischen Vorzüge des „auf-
merksamen Sehens“ demonstriert. Die Fallstudie enthält aufschlussreiche Informationen und Beo-
bachtungen, u.a. über die puristische Rezeption des Gebäudes, die dazu führte, dass seine materi-



ArtHist.net

3/4

elle und farbliche Dimension vernachlässigt und im Zuge einer Restaurierung sogar unsichtbar
gemacht wurde (116-117, 121, 124-125). Sie erklärt jedoch nicht, warum die von Wittgenstein vor-
genommene formale Reduktion unerlässlich sein soll, um eine nicht „gewöhnliche“, sondern ästhe-
tische und ethische Betrachtungsweise hervorzurufen (119), und warum diese, nach den verfügba-
ren visuellen Dokumenten zu urteilen, alle Spuren der Nutzung, des Mobiliars und der Bewohner
beseitigen muss. Das Gebäude wird stillschweigend als autonomes Kunstwerk behandelt, und es
ist bezeichnend, dass die Präsenz eines winzigen „Diener-Zimmers“ auf dem Grundriss keine
Untersuchung oder Reflexion über die Rolle und den Platz des Hauspersonals in diesem Stadtpa-
lais auslöst. Das Soziale und Politische sind in der Studie tatsächlich abwesend, was der Relevanz
ihres Versprechens, Ästhetik und Ethik miteinander zu verbinden, abträglich ist. Auffällig ist auch,
dass ihre Behandlung der Aufmerksamkeit weder die Entwicklung der „Aufmerksamkeitsökono-
mie“ in den letzten Jahrzehnten noch die tiefgreifenden Veränderungen durch die digitale Wende
thematisiert. Die Tatsache, dass Menschen und Denkmäler heute unter anderem deshalb ausge-
löscht werden können, um die Bilder ihrer Zerstörung (sofort und weltweit) zu verbreiten, fehlt in
Gründlers  Untersuchung  der  Frage,  wie  man  sich  angesichts  solcher  Bilder  verhalten  soll
(186-188).

Auf methodologischer und disziplinärer Ebene wirft  die Autorin der Kunstgeschichte vor,  das
Sehen auf „einen epistemischen Akt des Erkennens“ reduziert zu haben, während die Philosophie,
die Visual Culture Studies und die Photography Studies verstanden hätten, dass es sich auch um
„einen ethischen Akt des Erkennens“ handelt (13, 225). Diese Kritik kann nur auf einer sehr beg-
renzten Sicht der Disziplin beruhen, und es überrascht nicht, dass Gründler auf den Versuch ver-
zichtet, „einen detaillierten Überblick über die Bedeutung des Sehens in der und für die Kunstge-
schichte zu entwerfen“ (16). Es ist schwer zu verstehen, dass der Riegl vom Holländischen Grup-
penportrait (1902) mehr oder weniger allein für die Disziplin steht, die seit zwei Jahrhunderten
mehr als jede andere das „aufmerksame Sehen“ fördert und fordert, und man vermisst Hinweise
auf die zahlreichen Studien, die die visuellen Formen und künstlerischen Techniken des „Perspek-
tivwechsels“ (49) und der „Polyperspektivität“ (57) erforscht und theoretisiert haben [5]. Das Buch
endet mit einem Aufruf an die Kunstgeschichte, „eine kritische Instanz für aktuelle gesellschaftli-
che Herausforderungen dar[zu]stellen,  in denen das Nachdenken über die Grenzbereiche des
Sichtbaren dringlicher ist denn je“ (228).  Warum diese „Grenzbereiche“ bevorzugt werden, ist
unklar, wie übrigens auch die „Dunkelheit der Episteme“ selbst, die trotz ihrer Funktion im Titel nur
apophatisch definiert wird (S. 11, 198, 216, 226).

----

[1] S. u.a. Mary Ann Meyers, Art, Education, and African-American Culture: Albert C. Barnes and the Science

of Philanthropy, New Brunswick, NJ: Transaction, 2004.

[2] S. D. Gamboni, „For a Science of the ‚Preservation of Sensory Subtlety and Instability‘“, in: Oskar Bätsch-

mann et al. (Hg.), Art History on Demand? Dienstleistung Kunstgeschichte? 100 Jahre Institut für Kunstge-

schichte Universität Bern, Festschrift, Bd. 2, Emsdetten/Berlin: Imorde, 2008, S. 81-91, 137-139.

[3] Paul Ricœur, „Ideology and Utopia as Cultural Imagination“, in: Philosophical Exchange 7, Nr. 1, Sommer

1976, S. 17-30; revidierte Fassung „L’idéologie et l’utopie : deux expressions de l’imaginaire social“, in: Du

texte à l’action. Essais d’herméneutique II, Paris: Seuil, 1986, S. 379-392.

[4] S. eine andere aktuelle Interpretation in Andreas Beyer, Künstler, Leib und Eigensinn. Die vergessene Sig-

natur des Lebens in der Kunst, Berlin: Wagenbach, 2022.



ArtHist.net

4/4

[5] S. z.B. Jean-Claude Lebensztejn, L’Art de la tache. Introduction à la “Nouvelle méthode” d’Alexander

Cozens, Paris, Éd. du Limon, 1990; D. Gamboni, Potential Images: Ambiguity and Indeterminacy in Modern

Art, London: Reaktion, 2002; Michel Weemans, „Herri met de Bles’s Sleeping Peddler: An Exegetical and

Anthropomorphic Landscape“, in: The Art Bulletin 88, Nr. 3, 2006, S. 459-481; Raphael Rosenberg, „Verzö-

gertes Formerkennen als ästhetische Erfahrung“, in: Franz Engel/ Yannis Hadjinicolaou (Hg.), Formwer-

dung und Formentzug, Berlin/Boston: De Gruyter, 2016, S. 109-121.

Empfohlene Zitation:

Dario Gamboni: [Rezension zu:] Gründler, Hana: Die Dunkelheit der Episteme. Zur Kunst des aufmerksamen

Sehens (= Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst; Band 19), Berlin 2019. In: ArtHist.net, 03.09.2024.

Letzter Zugriff 27.01.2026. <https://arthist.net/reviews/42472>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

