
1/4

Jakstat, Sven; Gebhardt, Johannes; Abel, Johanna: Präsenzeffekte. Die
Inszenierung der »Sagrada Forma« im Real Monasterio de El Escorial (= BildEvidenz),
Göttingen: Wallstein Verlag 2021
ISBN-13: 978-3-8353-5040-3, 192 S., 59 farb. Abb., Klappenbroschur, 12 x 19 cm, €
19,90 (D) / € 20,50 (A)

Rezensiert von: Michael Scholz-Hänsel, Universität Leipzig

Den Begriff des „Goldenen Zeitalters“ (Spanisch: „Siglo de Oro“) hat der Dichter Vergil mit Blick
auf die Epoche des Kaisers Augustus geprägt. Danach ist er verschiedentlich wieder aufgegriffen
worden und so auch für die Zeit der Entdeckungen, als Spanien die Weltgeschichte in vielerlei Hin-
sicht dominierte. Aber der genaue zeitliche Umfang ist umstritten. Dies gilt auch für die letzte Pha-
se, als Spanien nach dem Pyrenäenfrieden die Vormacht bereits an Frankreich verloren hatte, aber
eine nochmalige kulturelle Blüte erlebte. Jonathan Brown hat den scheinbaren Widerspruch in
„The Golden Age of Painting in Spain“ (1990) bereits hervorgehoben, aber eine Erklärung versuch-
te erst Judith Wellen in ihrem Buch „Bilder wider das Ende der Dynastie“ (2015). Der König, so die
Autorin, habe den Verlust an Macht durch die Kunst zu kompensieren versucht. Tatsächlich ist
gerade diese zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts durch eine Reihe von spanischen Werken charak-
terisiert, die wegen ihrer Vielschichtigkeit in den Kanon der Kunstgeschichte eingegangen sind.
Man denke nur an Diego Velázquez‘ berühmtes Bild „Las Meninas“ (um 1656).

Zuerst Victor Stoichita mit „Visionary Experience in the Golden Age of Spanish Art“ (1997) und vor-
erst zuletzt Javier Portús mit der anregenden Ausstellung „Metapintura“ (2016) haben seitdem ver-
sucht, uns Einblicke in die Komplexität barocker Kunst in Spanien zu geben. Dabei kommt es
immer wieder zu intermedialen Prozessen und einem interessanten Zusammenspiel profaner und
sakraler Elemente, die typisch für die spanische Kunst bis ins 20. Jahrhundert sind, und die Ent-
schlüsselung aus einer  Außenperspektive bisher erschwert  haben dürften.  Doch noch immer
scheinen nicht alle Schätze gehoben.

Ein ganzes Altarensemble und seine aufwändige mediale  Inszenierung ist  daher  Thema des
Buches von Sven Jakstat, Johannes Gebhardt und Johanna Abel. In den Jahren 1684 bis 1690 hat-
te Karl II. eine schon von Philipp II. an den Escorial gebrachte wundertätige Hostie aus dem nieder-
ländischen Gorkum neu in Szene gesetzt. Zu ihrer Verehrung ließ er eine kostbare Standuhr zu
einem Tabernakel (custodia) umarbeiten, gab ihr einen eigenen Raum in der Sakristei (camarín)
und verschloss diesen mittels eines Altarretabels. Das Gemälde stammt von Claudio Coello und
trägt den Titel „Sagrada Forma“, es zeigt spiegelbildlich den Raum vor dem Gemälde und hier den
König im Halbprofil, wie er den Kultgegenstand anbetet. Damit wird ein Ereignis dokumentiert, das
tatsächlich am 19. Oktober 1684 stattfand, als die Translation der „Sagrada Forma“ aus einem der
Reliquienschränke der Escorialkirche in die Sakristei erfolgte.

Nur an zwei Festtagen im Jahr wurde fortan das Gemälde wie von Zauberhand in den Boden ver-
senkt und ermöglichte den Anwesenden den Blick auf eine Skulpturengruppe und die Hostie im



ArtHist.net

2/4

Tabernakel. Das dann sichtbare Blutwunder war der beste Beweis für das von der Katholischen
Kirche propagierte Dogma der Realpräsenz Christi im Sakrament der Eucharistie – bis heute ein
Hauptstreitpunkt zwischen protestantischer und katholischer Glaubensauffassung.

Bilder als mediale Hilfsmittel, um Unsichtbares (Heiliges) in Präsenz zu materialisieren und Affek-
te zu leiten, sind Thema einer Forschungsrichtung, die von Klaus Krüger angeführt interdisziplinär
agiert. Obwohl das Altarensemble im Escorial schon vielfach Gegenstand kunstgeschichtlicher
Analysen war, ist es doch bisher nicht unter dieser Perspektive beleuchtet worden. Die Tatsache,
dass es sich noch an seinem ursprünglichen Bestimmungsort befindet, der Mechanismus der Ver-
senkung bis heute zum Einsatz kommt (wenn auch nur noch an einem Tag) und zudem eine zeit-
genössische Beschreibung aus dem Jahr 1690 von Fray Francisco de los Santos existiert, macht
den Ansatz in diesem Fall besonders reizvoll. Unterschiedliche Formen der Vorstellung und Erzeu-
gung von Präsenz kommen hier zum Tragen (10).

So betrachten die Autor:innen die Altarbildanlage unter verschiedenen Perspektiven, doch immer
auf der Suche nach „Präsenzeffekten“. Sven Jakstat liefert zunächst eine ausführliche Beschrei-
bung des Werkes und seiner räumlichen Disposition in der Sakristei. Dabei interessiert ihn das
Zusammenwirken der einzelnen Bestandteile und welche Folgen dieser intermediale Austausch
hat. Wie schon im Falle der von ihm betreuten Ausstellung „El Siglo de Oro. Die Ära Velázquez“
(2016) betont er dabei den für Spanien so charakteristischen Dialog zwischen Skulptur und Male-
rei. Dies bringt neue Erkenntnisse etwa im Zusammenspiel zwischen dem Gemälde Coellos und
den es rahmenden Steinreliefs. Auch wird die Ausstattung und Nutzung des Camaríns, einer Art
Privatkapelle der Könige, ausführlich gewürdigt. Die hier verwendeten abstrakten geometrischen
Muster interpretiert er als Mittel, um den Übergang in eine andere himmlische Seinssphäre erfahr-
bar zu machen.

Johannes Gebhardt setzt die Wandelbarkeit des Retabels in Bezug zu anderen Beispielen und
kann hierfür auf die Ergebnisse seiner Dissertation „Apparitio Sacri – Occultatio Operis. Zeigen
und Verbergen von Kultbildern in Italien und Spanien“ (Hirmer, 2020) zurückgreifen. Dabei spannt
er einen weiten Bogen von den bemalten, aber statischen Reliquienschränken aus der Zeit Phil-
ipps II. zu der technisch ausgefeilten Inszenierungskunst unter Karl II. Ein wichtiges Vorbild findet
er in Valencia, wo Erzbischof Juan de Ribera um 1600 die kirchlichen Reformideen nach dem Tri-
dentinum durch die Förderung der Künste voranzutreiben suchte.

Die Literaturwissenschaftlerin Johanna Abel schließlich thematisiert die Bezüge zum zeitgleichen
„auto sacramental“, dem Fronleichnamsspiel. Ihrer Meinung nach wurde im spanischen Sakra-
mentsspiel „über Bildenthüllungen ein ähnlicher Präsenzeffekt ausgelöst wie mit dem Altarretabel
der Klostersakristei.“ (149) Aber die Autorin wird noch konkreter: In den Bühnenanweisungen zur
Wiederaufführung von Calderón de la Barcas „El lirio y el azucena“ zur Krönung Philipps V. 1701
glaubt sie eine Orientierung an Coellos Altarbild zu erkennen. Heißt es doch dort, dass am Ende
des Stückes eine große Leinwand enthüllt werden soll, die den neuen König (Philipp V.) „sogar
mehr als im Halbprofil“ (174) zeige. Wird der körperlich deformierte Karl II. (bei Coello erschien er
deshalb im Halbprofil) hier in den neuen idealisierten Zeichenkörper Philipps V. überführt?

Der Text von Abel hat viele solcher Hypothesen, die nicht leicht zu verstehen sind, aber einmal
mehr zeigen, wie komplex der spanische Barock zu denken ist – ganz anders als ihn sich einst
Carl Justi vorgestellt hatte (ein Autor, dessen Pionierrolle an anderen Stellen wiederum Jakstat



ArtHist.net

3/4

und Gebhardt zu würdigen wissen). Nebenbei unterstreicht der Beitrag von Abel auch die Bedeu-
tung interdisziplinärer Forschung, wenn es gilt den Gesamtkunstwerken der Barockzeit gerecht zu
werden. In Spanien betrifft dies vor allem den intensiven Austausch zwischen bildenden Künstlern
und Literaten, die im „Siglo de Oro“ oft die gleichen Themen bearbeiteten und sich wechselzeitig
zitierten.

Das hier besprochene Buch gibt ein sehr gutes Beispiel für die Bedeutung sogenannter Präsenzef-
fekte und ist mit seinen zahlreichen Anmerkungen eine wissenschaftliche Bravourleistung. Es
zeigt, wie mit Hilfe einer kunstvollen Inszenierung selbst zweifelhafte Wunder wahr werden konn-
ten, und dass man auch in Spanien diese aktuellen medialen Mittel zu nutzen wusste. Vor allem
im letzten Beitrag von Abel scheint mir das Wort „Präsenz“ allerdings etwas übertrieben zum Ein-
satz zu kommen (vgl. vor allem S. 169). Auch wird nicht ganz deutlich, in welchem Verhältnis
Theater und bildende Künste stehen. Während die Künstler in Spanien weitgehend noch im Hand-
werkerstatus verharrten, genossen Autoren wie Calderón de la Barca hohe Wertschätzung. Ist der
Einsatz des (Bilder-)Vorhanges somit nicht zumindest durch das Vorbild des Theaters angeregt?
Hier scheinen Jakstat und Gebhardt einerseits und Abel andererseits unterschiedlicher Auffas-
sung.

Ungeklärt bleibt auch die zentrale Frage, wer und mit welcher Intention für das komplexe Altaren-
semble im Escorial verantwortlich zeichnete. War es der damalige Prior des Klosters, Fray Francis-
co de los Santos, der auch die Geschichte der „Sagrada Forma“ niederschrieb? Hat Coello tatsäch-
lich eigenständig über das komplizierte theologische Konzept reflektiert, wie Jakstat meint (29)?
Wer schließlich verfasste die erwähnte Bühnenanweisung in der Fassung von 1701? War es, wie
Abel vermutet, Teodoro Ardemans, ein Schüler von Coello? Welchen Einfluss schließlich hatte der
König auf die Gestaltung, und hat er hier wirklich bewusst Machtpolitik betrieben, oder wollte er
nur als frommer Kirchenmann in die Geschichte eingehen und wurde benutzt? Die Verantwortlich-
keiten sind im spanischen „Siglo de Oro“ nicht immer klar; das galt auch schon für das aufwändi-
ge Bildprogramm der Bibliothek im Escorial.

Lange führten die Spanier als Vormacht in Europa den Glaubenskrieg zunächst gegen die Musli-
me und dann die Protestanten an. Ihre Erfahrungen aus der „Reconquista“ beflügelten ihre Militär-
maschinerie und halfen ihnen bei der schnellen Eroberung der „Neuen Welt“. Philipp II. versuchte
mit seinen vielseitigen Reformen das Land für die nächsten Jahrhunderte vorzubereiten. Als zen-
trale Figur auf dem Tridentinum stand er selbstbewusst und ganz im Sinne der Zeit zweifelhaften
Wundern – so auch der angeblichen Hostienschändung von Gorkum – kritisch gegenüber. Erst als
die Katholische Kirche sich in der Barockzeit wieder im Vormarsch befand und viele zum „Alten
Glauben“ konvertierten, lehnte man sich auch in Spanien wieder enger an die päpstliche Kirche an.
Philipp III. suchte sich vor allem durch seine Vorfahren zu legitimieren, indem er den Escorial um
eine an den römischen Katakomben orientierte Grabanlage im Pantheon bereicherte. Philipp IV.
hatte sich dem Friedensschluss von Münster 1648 zunächst noch verweigert, aber das spanische
Militär war der Konkurrenz nicht mehr gewachsen. So suchte Karl II. sein Heil nicht im Kampf, son-
dern in gut inszenierten öffentlichen Glaubensbekenntnissen, wie schon Judith Wellen richtig beo-
bachtete. Die auffällige Materialität, vielleicht sogar die ganze Inszenierung im Escorial, so argu-
mentieren zum Teil auch die Autor:innen, dient möglicherweise dazu, das Authentizitätsdefizit der
Hostie von Gorkum vergessen zu machen.



ArtHist.net

4/4

Philipp II. hatte mit dem Escorial einen monumentalen Bau geschaffen, an dem sich seine Nachfol-
ger hinfort abarbeiten mussten. In der Kirche, wo seine Familie (auch hier ausgewählte Mitglieder)
als Skulpturengruppe in ewiger Anbetung verharrt, ließ er kaum Platz für Nachfolger und schickte
am selben Ort noch einen Text nach, der nur würdigen Erben eine Präsenz an dieser Stelle erlaubt.
Somit mussten ab Philipp III. alle Habsburger neue Wege der Selbstdarstellung wählen.

Ein künstlerisches Hauptwerk aus der Phase Karls II. ist das hier diskutierte Altarensemble im
Escorial, ein anderes wäre das von Francisco Rizi gemalte „Auto de fe“ (1689), mit dem dieser ein
Ketzergericht auf der Plaza Mayor von Madrid dokumentierte. In beiden Fällen geht es um den
symbolischen Kampf gegen Ketzer, der seit 1600 auch erfolgreiches Thema eines besonderen
Typs in der spanischen Malerei und Skulptur ist, des „Matamoros“ („Maurentöters“).

Was dem vorliegenden Buch fehlt, ist letztlich eine historische Kontextualisierung, die auch ethi-
sche Aspekte anspricht. Der von Abel noch verwendete Begriff der „Gegenreformation“ sollte gera-
de im Hinblick auf das innovative Potential der „Sagrada Forma“ durch den aktuelleren der „Kon-
fessionalisierung“ oder zumindest der „Katholischen Reform“ ersetzt werden. Auch geht es nicht
nur um eine raffinierte höfische Inszenierung, sondern um handfeste Prozesse der „Exklusion“,
wie das zeitgleiche „Auto de fe“ und das Aufkommen des „Matamoros“ unter Beweis stellen. Die
Translation der „Sagrada Forma“ 1684 wurde mit der Verteidigung Wiens vor den türkischen Trup-
pen verbunden und richtete sich somit, genau wie der „Matamoros“, gegen die äußeren Ketzer,
während das „Auto de fe“ von Rizi die inländischen Ketzer in den Fokus nahm. Die extreme Stigma-
tisierung der vermeintlichen Anderen hat Spanien einen gefährlichen Sonderweg beschert, der bis
in den Bürgerkrieg und die Francozeit nachwirkte. Auch der Diktator versuchte übrigens noch mit
dem „Valle de los Caidos“ vergeblich, den Escorial zu übertreffen.

Die Inszenierung der „Sagrada Forma“ ist nicht nur ein Bespiel für die Vielschichtigkeit der spani-
schen Kunst des „Siglo de Oro“, ihr liegen auch soziale Konflikte zugrunde, die ihre Aktualität nicht
verloren haben. Das schmale Buch von Sven Jakstat, Johannes Gebhardt und Johanna Abel kann
bei richtiger Lesweise einen ganzen Kosmos eröffnen.

Empfohlene Zitation:

Michael Scholz-Hänsel: [Rezension zu:] Jakstat, Sven; Gebhardt, Johannes; Abel, Johanna: Präsenzeffekte.

Die Inszenierung der »Sagrada Forma« im Real Monasterio de El Escorial (= BildEvidenz), Göttingen 2021. In:

ArtHist.net, 07.03.2024. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/41387>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

