
1/4

Tran, Hui Luan: Vor-Bildliches Sterben. Der Tod der Kleopatra als bildtheoretisches
Motiv in der Frühen Neuzeit (= Zephir; 9), Emsdetten,Berlin: Edition Imorde 2020
ISBN-13: 978-3-942810-51-7, 378 Seiten, Broschur :EUR 49.00 (DE)

Rezensiert von: Sammern Romana, Universität Salzburg

In den Doppelbiographien beschrieb der griechische Schriftsteller Plutarch 96 n. Chr. in der Vita
des Antonius die Ereignisse rund um den Tod der letzten Ptolemaierkönigin Kleopatra. Er berich-
tet, dass Kleopatra nach der Niederlage des Marcus Antonius gegen Octavian, dem späteren Kai-
ser Augustus, im Jahr 31 v. Chr. in Alexandria in Gewahrsam genommen wurde. Um der Gefangen-
schaft und der demütigenden Zurschaustellung im Triumphzug Octavians zu entgehen, soll sie
sich nach dem Suizid von Antonius im Jahr 30 v. Chr. durch den Biss einer Giftschlange ebenfalls
selbst getötet haben. Die römischen Soldaten fanden die Pharaonin in vollem Ornat auf einem gol-
denen Bett vor, scheinbar schlafend. Gemäß Plutarch wollte sie so bildhaft in Erinnerung bleiben.
Das gelang ihr: Im Triumphzug der Römer wurde statt der lebenden Königin von Ägypten eine
Skulptur der aufgebahrten Kleopatra auf einem Schaugerüst mitgeführt.

Hui Luan Trans Studie Vor-bildliches Sterben untersucht den autopoetischen Gehalt dieser Insze-
nierungen und fragt nach dem bildtheoretischen Potential des Motivs der Kleopatra in der bilden-
den Kunst Europas der Frühen Neuzeit. Es handelt sich um eine Dissertation, die 2018 an der Lud-
wig-Maximilians-Universität München angenommen wurde.

In der Tradition der ‚Metamalerei‘ nach Victor Stoichiță [1], befasst sich Tran weniger mit der Iko-
nographie als vielmehr mit den Konzepten und Relationen von „Vorbild,  Vorstellungsbild oder
Urbild und dem Abbild“ (S. 215). Sie geht dabei von der Allegorie der Malerei (um 1645) des neapo-
litanischen Malers Andrea Vaccaro (1604–1670) in einer Privatsammlung aus, der in seiner Figur
der Pictura wohl die Malerin Annella de Rosa porträtierte. Letztere wird, den Blick aus dem Bild
gewandt, in einem Moment des Innhaltens dargestellt: vor der Leinwand stehend, beim Malen des
Motivs der sterbenden Kleopatra. Trans Arbeit baut auf der umfangreichen ikonographischen For-
schungsliteratur zum Tod der Kleopatra auf. Unter der Prämisse einer „zunehmenden Anerken-
nung der bildenden Künste als Erkenntniserzeuger in der Frühen Neuzeit“ (S. 28) untersucht die
Autorin die „autonome Wirklichkeit des Vorstellungsbildes“ (S. 28) und die „Beziehung zwischen
Vor(stellungs)bildern und deren wahrnehmbar umgesetzten Abbildern“ (S. 27). Dabei folgt sie Wol-
fram Pichlers und Ralph Ubls phänomenologischer Bildtheorie zur Einführung (2016). Obwohl Tran
ihren Bildbegriff genau definiert, sind ‚Bildwerk‘ und ‚Kunstwerk‘ durchweg synonym verwendet.
Die Argumentation vollzieht sich nicht in geradliniger Form, sondern entfaltet sich eher dialektisch
mit zahlreichen Vergleichswerken und Exkursen kunsttheoretisch und an den Artefakten begrün-
dend. Die kleinteilig gegliederte Arbeit verfolgt das Motiv von der „Transformation im Akt des
Selbstmordes“ (S. 312) vom sterbenden Menschen zum Bildwerk anhand von drei Fallstudien.

Der erste Fall ist das Blatt des Vierzigsten Lebensjahrs eines um 1600 entstandenen Lebensalter-
-Zyklus des flämischen Kupferstechers Nicolaes de Bruyn. Kleopatra steht als Statue in der Werk-



ArtHist.net

2/4

statt des von Tran zu Recht als Michelangelo interpretierten Bildhauers. Auf der Grundlage von
Plutarchs Schilderung des Todes von Kleopatra und seiner Rezeption, analysiert Tran die Statue
als Attribut im Zusammenhang mit Ruhm (fama) und Gedächtnis (memoria) in niederländischen
und flämischen Kupferstichen (S. 60). Kleopatra als Motiv sei, so Tran, trotz negativer Zuschrei-
bungen wie Unkeuschheit, Unfrömmigkeit und Verschwendungssucht, in diesem Kontext dennoch
bildwürdig, weil sie nicht nur durch ihr Leben, sondern auch durch die bildhafte Inszenierung ihres
toten  Körpers  Unsterblichkeit  erlangt  habe  (S.  81).  Im  Kontrast  zu  bekannten  Mythen  vom
Ursprung des Bildes wie etwa Ovids Erzählung der Verlebendigung der Statue des Pygmalion, wel-
che ohne Vorbild in der Natur ist, sei Kleopatras Inszenierung im Selbstmord als „letzter Anblick“
reizvoll (S. 113), weil sie „ohne Wechsel des ontologischen Status in ein Abbild [mündet]“ (S. 93)
und diesen Übergang selbst erzeugt.

Die zweite Fallstudie dreht sich um Michelangelos (1475–1564) Zeichnung der Cleopatra (23,2 ×
18,2 cm) in der Casa Buonarroti in Florenz. In dem Kapitel steckt eine umfangreiche kennerschaft-
liche Fallstudie zur Frage der Zuschreibung und Funktion der sog. teste divine, der göttlichen Köp-
fe Michelangelos. Tran weist nach, dass die Zeichnung mit dem Kopf der Kleopatra innerhalb der
teste divine einen „Sonderstatus“ (S. 120) einnimmt, die in ihrem Entstehungskontext begründet
ist. Diese Zeichnung unterscheidet sich von den anderen in der Gruppe durch ihre gestaltete Rück-
seite: Auf dem Verso findet sich die Zeichnung eines weiteren Kopfes, der als Medusa interpre-
tiert wird. Michelangelo schuf den Kopf der Kleopatra ursprünglich als „Musterblatt“ für seinen
Schüler Antonio Mini im Rahmen von Unterrichtszwecken (S. 209), und später kam es für Tomma-
so de‘ Cavalieri zum Einsatz. Aufgrund der innigen freundschaftlichen Beziehung zwischen Miche-
langelo und Cavalieri interpretiert Tran die Zeichnung als „Programmblatt“ (S. 217). Die Autorin
erörtert die in der Forschungsliteratur diskutierte Frage, ob die Zeichnung von Michelangelos
Hand oder eine Kopie Cavalieris sei. Sie schlägt vor, dass die Zeichnung das Ergebnis eines „dialo-
gischen Lehrverhältnisses“ sei (S. 217), das beide im Austausch zeichnend gestalteten. Die Medu-
sa auf der Rückseite interpretiert sie einleuchtend als Ergebnis eines Nachdenkprozesses über die
Ursprünge von Bildern zwischen der „ikonopoetischen“ Kraft des versteinernden Blicks der Gorgo-
ne und der „autopoetischen“ Kleopatras (S. 216).

Die Verbindung etablierter Methoden wie der Stilkritik mit kunsttheoretischen Fragestellungen ist
hier gewinnbringend. Auch wenn Tran in der Einleitung ankündigt, sich der „bildtheoretischen“
Dimension willen von „Gender- und Alteritätsfragen“ lösen zu wollen (S. 38), vermisst man gerade
Letzteres in der Analyse zu Michelangelos Kleopatrablatt. Im Anschluss an die niederländischen
und flämischen Kupferstiche im vorherigen Teil hätte sich angeboten, die Perspektive über Italien
hinaus zu erweitern und für die Diskussion der Konzeption von Michelangelos teste ähnliche Über-
legungen zu den niederländischen Tronien in den Blick zu nehmen. Die Gattung einfiguriger Kopf-
oder Brustbilder entwickelte sich im 17. Jahrhundert im Umfeld von Rembrandt und Jan Lievens
in Auseinandersetzung mit italienischen Vorläufern.[2]

Das letzte Fallbeispiel setzt das Felice Ficherelli (1603–1660) zugeschriebene Gemälde mit dem
Tod der Kleopatra in der Narodna Galerija in Ljubljana in den Kontext des Schöpfungsaktes des
Urbildes im deus artifex. In diesem Kapitel untersucht Tran die Konzeption von Kleopatra-Darstel-
lungen in der italienischen Malerei des 17. Jahrhunderts. Aus dem Vergleich von Motiven der
Christus- mit der Kleopatra-Ikonographie zieht sie Rückschlüsse auf das Kleopatra-Motiv. Gewagt
vergleicht die Verfasserin dabei Darstellungselemente genannten Gemäldes mit Christusdarstel-



ArtHist.net

3/4

lungen, wobei der Vergleich der Seitenwunde Christi mit der Bisswunde der Schlange noch am
ehesten überzeugt.

Tran postuliert eine „Christusgleichheit“ (S. 257) zwischen Christus und Kleopatra, die sich als
Reinkarnation der Göttin Isis inszenierte und in der „medialen Transformation im Akt des Selbst-
mords“ (S. 312) Kleopatras begründet sei. Christusbild wie Kleopatrabild seien aus sich selbst her-
aus entstanden: Christus im Moment der Fleischwerdung bei seiner Geburt, Kleopatra bei ihrem
Tod. Obwohl die Autorin zu Beginn des Kapitels das gegenreformatorische Bilderdekret zu den
profanen und sakralen Bildwerken einführt,  argumentiert sie hier kunsttheoretisch und visuell,
ohne theologische Quellen. Den Status Kleopatras als „Produkt eines transformativen Bildwer-
dungsprozesses“ (S. 313) kann Tran anhand der Rezeption der hellenistischen Liegefigur der
Schlafenden Ariadne in den vatikanischen Museen belegen, die im 16. Jahrhundert als Kleopatra
interpretiert wurde. Baldassare Castiglione setzte die Statue 1513/1516 in einem Gedicht sogar
mit der im Schaugerüst des Triumphzugs mitgeführten Skulptur Kleopatras auf ihrem Totenbett
gleich.

In einem weiteren Übertragungsschritt führt Tran ihre Argumentation vom Sterben wieder auf das
Thema des Nachlebens des Künstlers in seinem Werk zurück. Sie zeigt, dass das Motiv der Aufer-
stehung Christi  auf das Nachleben der Künstler in ihrem Werk ziele,  sowohl in der Kunstge-
schichtsschreibung Giorgio Vasaris als auch in Künstlerselbstbildnissen (S. 306f). So stellte sich
etwa Palma il Giovane (1550–1628) um 1590 in seinem Selbstporträt in der Mailänder Brera beim
Malen einer Auferstehung Christi dar. An solchen Punkten wäre eine Differenzierung von Bild- und
Kunstwerk lohnenswert und hätte Rückschlüsse auf den Status der Bilder im „Zeitalter der Kunst“
erlaubt [3]. Ein erweiterter Fokus hätte dieser Verwischung vielleicht Abhilfe getan. Gerade der Ver-
gleich von Christusbild und Kleopatramotiv lässt etwa die Berücksichtigung von Gerhard Wolfs
grundlegenden Studien zum Status des Christusbildes im Verhältnis zu künstlerischen Ursprungs-
legenden wie Narziß und Medusa [4] vermissen.

Zur stärkeren Argumentation der Studie zählen schließlich die Unterkapitel, die die Fallstudie zu
den Christus-Allusionen unterbrechen und die das in der Einleitung eingeführte Thema der Pictura,
die Kleopatra malt, aufgreifen (obschon sie aus dem Christus-Thema herausfallen). Tran führt
darin Artemisia Gentileschis Kleopatra (ca. 1620) in Ferrara mit ihrer Allegorie der Malerei (1630
oder 1638/1639) in London zusammen und zeigt überzeugend, dass sich Gentileschi in ihrer Alle-
gorie der Malerei auf ihre Kleopatra bezog: „Das Selbstzitat ersetzt […], was in der Allegorie der
Malerei nicht sichtbar ist: Das, was Pictura malt, ist Kleopatra“ (S. 292). In einer Analogie von Pin-
sel und Schlange verweist Tran dabei auf den „destruktiven Charakter des malerischen Schaffens“
(S. 297).

Zusammenfassend unternimmt Hui Luan Tran den lohnenswerten Versuch, Kleopatra neben Chris-
tus und Narziß, Dibutade und Medusa in die bildtheoretische und kunstwissenschaftliche Historio-
graphie vom Ursprung und Status der Bilder einzuführen. Dabei blieb bewusst ungeklärt, auf wel-
ches Urbild sich die Kleopatrabilder letztlich beziehen und wie das Verhältnis von Ur- und Abbil-
dern gestaltet ist. Diese begründete „Offenheit“ (S. 323) an der Vielfalt möglicher Beziehungen zwi-
schen Ur- und Abbildern mag die Popularität des Motivs in der europäischen Kunst der Frühen
Neuzeit und das kontinuierliche Interesse daran erklären [5]. Diesen Ansatz bestätigt die 2023
ebenfalls in der edition imorde erschienene methodologische Studie von Marius Rimmele zu Eva,



ArtHist.net

4/4

Kleopatra und die Schlangen. Metaphorik im Bild und kognitive Metaphertheorien. Rimmeles Unter-
suchung bekräftigt mittels ganz unterschiedlichen Materials zu Kleopatra die Ambivalenz des früh-
neuzeitlichen Kleopatrabildes und vermutet seinen Erfolg eben darin [6].

----

[1] Victor I. Stoichiță, Das selbstbewußte Bild. Vom Ursprung der Metamalerei,

München 1998 (zuerst: L’instauration du tableau. Métapeinture à l’aube des temps modernes, Paris 1993).

[2] U.a. Franziska Gottwald, Das Tronie. Muster – Studie – Meisterwerk. Die Genese einer Gattung der

Malerei vom 15. Jahrhundert bis zu Rembrandt, Berlin 2011.

[3] U.a. Gerhard Wolf, ‚Arte superficiem illam fontis amplecti‘. Alberti, Narziß und die Erfindung der Malerei,

in: Diletto e Maraviglia. Ausdruck und Wirkung in der Kunst von der Renaissance bis zum Barock, hg. v.

Christine Göttler, Ulrike Müller-Hofstede und Rudolf Preimesberger, Emsdetten 1998, S. 10–39; Gerhard

Wolf, Schleier und Spiegel. Traditionen des Christusbildes und die Bildkonzepte der Renaissance, Mün-

chen 2002.

[4] Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, München 1990.

[5] Vgl. u.a. jüngst Le mythe Cléopâtre, Ausst.-Kat. Paris, Montreuil 2014; Cleopatra and the Queens of

Egypt, Ausst.-Kat. Tokyo 2015; La morte di Cleopatra, Ausst.-Kat. New York, Mailand 2017; Anna Maria

Montanari, Cleopatra in Italian and English Renaissance Drama, Amsterdam 2019; Rosanna Gorris Camos

(Hg.), Hieroglyphica: Cléopâtre et l’Égypte. Entre France et Italie à la Renaissance, Tours 2021.

[6] Marius Rimmele, Eva, Kleopatra und die Schlangen. Metaphorik im Bild und kognitive Metaphertheorien,

Emsdetten/Berlin 2023, S. 321. Siehe zu diesem Argument bereits Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos,

Frankfurt a. M. 1979.

Empfohlene Zitation:

Sammern Romana: [Rezension zu:] Tran, Hui Luan: Vor-Bildliches Sterben. Der Tod der Kleopatra als

bildtheoretisches Motiv in der Frühen Neuzeit (= Zephir; 9), Emsdetten,Berlin 2020. In: ArtHist.net,

10.01.2024. Letzter Zugriff 10.01.2026. <https://arthist.net/reviews/40872>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

