
1/3

Toussaint, Gia: Kreuz und Knochen. Reliquien zur Zeit der Kreuzzüge, Berlin: Dietrich
Reimer Verlag 2011
ISBN-13: 978-3-496-01431-7, 288 S., ca. EUR 49.00

Rezensiert von: Philippe Cordez, Kunsthistorisches Institut in Florenz, Max-Planck-
Institut

Gia Toussaint: Kreuz und Knochen. Reliquien zur Zeit der Kreuzzüge, Berlin: Reimer Verlag, 2011,
288 S., ISBN 978-3-496-01431-7, 49 €.

Reviewed by Philippe Cordez

La prise de Jérusalem aux Arabes en 1099 et surtout celle de Constantinople aux Byzantins en
1204  furent  pour  les  croisés  l’occasion  de  s’approprier  de  nombreuses  reliques,  lesquelles
revinrent bientôt à diverses églises de France, d’Allemagne et d’Italie. Sous un titre un peu large,
ce livre issu d’une habilitation étudie les implications de ces évènements sur l’évolution de la
présentation  des  reliques  dans  les  reliquaires  en  Occident.  À  Byzance,  les  reliques  étaient
fréquemment sorties de leurs coffrets et montrées, les ossements eux-mêmes étant ornés et
identifiés par  des applications métalliques.  Chez les Latins avant  les croisades,  les reliques
n’étaient jamais directement visibles hors des circonstances exceptionnelles d’une vérification ou
d’un transfert, et normalement enfermées dans une «double enveloppe»: la première constituée
de textiles précieux, dont les coutures étaient tournées vers l’intérieur, et la seconde représentée
par le reliquaire proprement dit – ce dispositif reproduisant celui du cadavre enfermé dans un
linceul puis déposé dans une tombe. Même dans les premiers reliquaires de cristal de roche, le
regard ne portait d’abord pas sur les reliques elles-mêmes, mais sur leurs emballages textiles.
Ces  distinctions  appuyées  sur  une  observation  soignée  des  objets  concernés  précisent  et
nuancent le travail de C. L. Diedrichs [1], qui traitait de la visibilité des reliques sans considérer la
perspective orientale.

L’un des moments majeurs de la conquête de 1099 fut la réinvention de la Croix à Jérusalem,
malgré des récits plus anciens selon lesquels elle aurait été transportée à Constantinople au VIIe
siècle lors de la conquête arabe. Si les reliques de la Croix, sur lesquelles l’empereur byzantin
avait  longtemps exercé un monopole,  avaient  été rares jusque-là en Occident,  leur  diffusion
facilitée et intensifiée à partir de Jérusalem au cours du XIIe siècle appela de nouvelles pratiques
de légitimation : ainsi l’expression «Vraie Croix» (vera crux), désignant alors pour la première fois
un reste matériel ; la forme de la croix à double traverse, qui signalait une origine byzantine et fut
donnée à un groupe de reliquaires confectionnés à Jérusalem même [2]; la visibilité directe du
bois de la croix dans le reliquaire,  également adoptée pour des croix gemmées réalisées en
Occident; enfin le commentaire de l’histoire de la relique par des images, notamment émaillées,
parfois au sein de triptyques. L’auteur suit ici de près l’ouvrage de H. A. Klein sur les reliques de la
croix à Byzance et  en Occident,  sans le remplacer [3].  Curieusement,  le  reliquaire de cristal
provenant de l’église Saint-Jean-Baptiste de l’ordre des Hospitaliers à Jérusalem, sans doute



ArtHist.net

2/3

réalisé sur place vers 1155-1160 et qui entrerait parfaitement dans le propos du livre, n’est pas
mentionné [4].

Les reliques plus nombreuses encore qui rejoignirent l’Occident après la prise de Constantinople
en 1204 furent également présentées dans des reliquaires où elles étaient visibles, ce qui était
neuf, mais non amovibles comme en Orient: les institutions ecclésiastiques occidentales tenaient
ainsi compte de la proximité inédite avec les reliques dont les croisés avaient fait l’expérience en
Orient,  tout  en affirmant leur  propre autorité  sur  ces objets.  Classiquement,  l’auteur  met en
rapport ce type de dispositif avec une prescription du concile de Latran de 1215, qui interdisait
d’exposer les anciennes reliques hors de leurs châsses dans le but d’en obtenir un gain financier
(ut antique reliquie amodo extra capsam nullatenus ostendantur nex exponantur uenales). Mais
on peut douter que ce passage ait eu une conséquence sur la forme des reliquaires, et ce n’était
pas en tous cas son but premier : il portait avant tout sur la pratique des quêtes itinérantes avec
des reliques [5], extra capsam devant se référer à des reliquaires fixes dans les églises et uenales
paraissant  désigner  le  recueil  d’aumônes  plutôt  qu’une  vente,  comme  on  l’affirme  souvent,
laquelle exigerait plutôt le secret qu’une exposition publique. Ceci ne saurait d’ailleurs concerner
les reliques de Constantinople, nouvellement acquises et non « anciennes » au sens du texte. La
majeure partie du butin de Constantinople est perdue, mais la cathédrale de Halberstadt conserve
des reliques constantinopolitaines de la croix et de divers saints qui furent montées visiblement
dans deux bras reliquaires [6]  et  dans un «tableau» qui  a pu être un autel  portatif,  lesquels
montrent que l’on s’employa à créer des reliquaires exhibant les reliques orientales en tant que
telles,  comme  des  trophées,  et  correspondant  en  même  temps  à  des  types  occidentaux
traditionnels. Il en va de même pour la réception artistique de la grande staurothèque byzantine
aujourd’hui à Limburg an der Lahn.

Le livre s’achève sur plusieurs dossiers postérieurs, considérés dans la continuité des innovations
liées aux croisades et rassemblés sous l’expression de «proximité de la sainteté » (das nahe
Heilige). Ceci évoque la « proximité de la grâce» (nahe Gnade) dont Berndt Hamm, non cité,
qualifie de façon générale les supports de dévotion de la fin du Moyen Âge [7], et pose finalement
le problème de la portée des résultats de l’enquête. L’auteure explique bien que sa recherche
s’inscrit au terme d’une tradition historiographique remontant à l’Allemagne des années 1930,
lorsque  le  mouvement  de  renouveau  liturgique  identifia  une  «dévotion  visuelle»  gothique
(Schaufrömmigkeit) qui fut présentée comme une perversion individualiste de la piété collective
romane,  avant  que l’histoire  de l’art  n’y  voie  au contraire,  dans les  décennies suivantes,  un
moment de libération, voire de subversion. L’expression a surtout permis de qualifier une série de
phénomènes apparemment convergents, tels le rite de l’élévation de l’hostie ou une nouvelle
attention naturaliste, mais elle échoue finalement à en fournir une véritable explication. Devant
cette difficulté, G. Toussaint s’attache à une question spécifique, la précise, et y répond par un
ouvrage de synthèse soigné dans sa facture, de lecture aisée et enrichi d’un index, qui rendra
service aux historiens des croisades, des reliques et du regard.

[1] Christof L. Diedrichs: Vom Glauben zum Sehen. Die Sichtbarkeit der Reliquie im Reliquiar. Ein Beitrag

zur Geschichte des Sehens, Berlin 2001.

[2] Aux onze croix connues, il faut en ajouter une douzième conservée à Rome au Campo Santo Teutonico

: cf. Frühchristliche Kunst aus Rom, cat. exp. Essen, Villa Hügel, Essen-Bredeney 1962, 195, no 404. Je

remercie Michael Brandt qui a attiré mon attention sur cet objet, et Hartmut Kühne pour la référence.



ArtHist.net

3/3

[3] Holger A. Klein: Byzanz, der Westen und das „wahre“ Kreuz. Die Geschichte einer Reliquie und ihrer

künstlerischen Fassung in Byzanz und im Abendland, Wiesbaden 2004.

[4] Cf. Jaroslav Folda: The art of the crusaders in the Holy Land. 1098-1187, Cambridge 1995, 296-299.

[5] Cf. Nicholas Vincent: « Some Pardoners’ Tales: The Earliest English Indulgences ». In: Transactions of

the Royal Historical Society, 12, 2002, 23-58, ici 50-55.

[6] L’auteure ne discute pas l’hypothèse récente de l’intégration du bras de saint Étienne dans un dispositif

scénique incluant un autre objet rapporté de Constantinople : cf. Christian Hecht: « Diskos

(„Weihbrotschale” bzw. Patene) und vier steinewerfenden Juden ». In: Harald Meller, Ingo Mundt, Boje E.

Hans Schmuhl (dir.): Der Heilige Schatz im Dom zu Halberstadt, Ratisbonne 2008, 90-93.

[7] Cf. par exemple Berndt Hamm: « Die Nähe des Heiligen im ausgehenden Mittelalter: ars moriendi,

Totenmemoria, Gregorsmesse ». In: Id., Klaus Herbers, Heidrun Stein-Kecks (dir.): Sakralität zwischen

Antike und Neuzeit, Stuttgart 2007, 185-221

Empfohlene Zitation:

Philippe Cordez: [Rezension zu:] Toussaint, Gia: Kreuz und Knochen. Reliquien zur Zeit der Kreuzzüge, Berlin

2011. In: ArtHist.net, 27.10.2012. Letzter Zugriff 20.01.2026. <https://arthist.net/reviews/4085>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

