
1/6

Global Players

Leipzig, 26.04.2002

Bericht von: Christoph Otterbeck
Angela Weber

Global Players. Kunstgeschichte und die Gegenwartskunst der Welt

In Leipzig fand am 26. April 2002 die Konferenz „Global Players? Kunstgeschichte und die Gegen-
wartskunst der Welt“ statt. Eingeladen hatte der Arbeitskreis Weltkunst, der als studentische Initia-
tive am Institut für Kunstgeschichte der Universität Leipzig besteht. Der Anlass war das verstärkte
Interesse des aktuellen Kunstbetriebs an Künstlerinnen und Künstlern, die „qua Herkunft nicht in
einer europäischen Kulturtradition zu stehen scheinen“, so die Umschreibung im kommentierten
Programm.  Die  Konferenz  hatte  drei  Teile:  1.  eine  „wissenschaftshistorische  Reflexion“  des
Umgangs der Kunstgeschichte mit außereuropäischer Kunst, 2. eine „Bilanzierung gegenwärtiger
Ausstellungspraxis von internationaler Gegenwartskunst“ und 3. ein „Dialog mit Disziplinen, die
sich ebenfalls mit den Künsten der Welt beschäftigen“. Das im Programm formulierte Ziel der
Tagung war es, „fächerübergreifende Perspektiven für einen zukünftigen Umgang mit Weltkunst
zu entwickeln, der die Tradierung bestehender Stereotypen wie Hierarchien vermeidet.“

Der  erste  Teil  der  Tagung widmete  sich  der  wissenschaftsgeschichtlichen Aufarbeitung des
Umgangs der deutschen kunstgeschichtlichen Forschung im 20. Jahrhundert mit außereuropäi-
scher Kunst. Drei Vorträge orientierten sich dabei an den Untersuchungsfeldern „Weltkunstfor-
schung des frühen 20. Jahrhunderts“(Marlite Halbertsma), „Kunstgeschichte in der Bundesrepub-
lik Deutschland (1949-1990)“ (Barbara Paul) und „Kunstwissenschaft der DDR“ (Katja Nussbaum).

Marlite Halbertsma stellte fest, dass sich akademische Kunstgeschichte in den ersten Jahrzehn-
ten des 20. Jahrhunderts weitestgehend auf die Kunst Europas beschränkt hat,  während die
Beschäftigung mit außereuropäischer Kunst meist von Seiten der Ethnologie, der Mission, der
Museen für außereuropäische Kulturen und der außerakademischen Kunstpublizistik stattfand.
Für die Kunstgeschichte machte Karl Woermann einen Anfang, als er im Jahre 1900 seine „Ge-
schichte der Kunst aller Völker und Zeiten“ herausbrachte, die 1924 in zweiter Auflage erschien.
Die „Naturvölker“ galten ihm darin im Gegensatz zu den „Kulturvölkern“ als weniger entwickelte
Stufe der Menschheit, die Ergebnisse ihrer Gestaltungen kaum als Kunst. Sie würden anonym her-
vorgebracht und dienten vornehmlich religiösen Zwecken. Solche Vorstellungen waren zu Beginn
des 20. Jahrhunderts weit verbreitet, nahezu allgemein und wurden auch innerhalb der Ethnologie
vertreten. Der populäre Völkerkundler Leo Frobenius beispielsweise hielt die afrikanische Kultur
für die Jugend der Menschheit und verstand ihre Kunst hauptsächlich als etwas Religiöses. Auch
die Mehrheit der Autoren des von Curt Glaser 1929 herausgegebenen Bandes „Die Außereuropäi-
sche Kunst“ war an Fragen nach einem Ursprung der Kunst und den Ursachen der Stilabfolge
mehr interessiert als sich um die zeitgenössische außereuropäische Kunstproduktion zu küm-



ArtHist.net

2/6

mern.

In den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts gab es jedoch einige Autoren, die der außereuro-
päischen Kunstproduktion einen neuartigen Blick widmeten. Carl Einstein wählte in seinem Buch
„Negerplastik“ (1915) für die Beschreibung der afrikanischen Holzschnitzkunst eine ästhetische
Perspektive und versuchte zu systematisieren, was die avantgardistischen Künstler in Paris und
auch anderswo seit einigen Jahren schätzten: die formalen Qualitäten dieser Kunst, besonders
ihre klaren Proportionen. Diese Würdigung des Ästhetischen unter Vernachlässigung der konkre-
ten Kontexte hat Einstein in späteren Texten zu relativieren versucht. Bis heute aber ist die kon-
textlose Ästhetisierung eine gängige Praxis bei der Präsentation der Kunst geblieben.

Eine Alternative zu der vorherrschenden Auffassung, die Künste außerhalb Europas lediglich als
Zeugen der Vergangenheit und nicht als zeitgenössische Möglichkeiten zu verstehen, bietet zum
Beispiel das Buch „Primitive Art“ des aus Deutschland stammenden Begründers der nordamerika-
nischen Ethnologie Franz Boas(1927). Der Autor verabschiedet sich vom Gedanken der Stilabfol-
ge als logische Sequenz und beschrieb drei grundsätzlich mögliche Arten von Kunst, die er „ab-
strakt“, „darstellend“ und „symbolisch“ nannte. Oskar Nuoffer hat in sein Buch über afrikanische
Plastik auch offensichtlich moderne Beispiele einbezogen, etwa eine Darstellung der Madonna.
Pater Johannes Emonts beschrieb in seinem Buch „Ins Steppen- und Bergland Innerkameruns“
(1922) die Funktionsweise eines zeitgenössischen künstlerischen Werkstattbetriebs, ohne aller-
dings die Namen der dort tätigen Künstler zu nennen. Die Indologin Stella Kromrich und der Leipzi-
ger Afrikanist Paul Germann dienten schließlich der Referentin als Illustrationen für die Fragestel-
lung, wie sehr sich der Wahrnehmungsapparat bezüglich fremder Kunst wirklich ändert, wenn sich
ein/e ForscherIn lebenslang deren Verständnis widmet.

Im Vortrag von Barbara Paul ging es um einige „kunsthistorische Fachvertreter“, die in der bundes-
republikanischen Nachkriegszeit  über zeitgenössische außereuropäische Künstler geschrieben
haben. Sie widmete sich zunächst den Autoren Werner Haftmann, Eduard Trier und Franz Roh, wel-
che sich nur am Rande mit außereuropäischer Kunst beschäftigt haben. Bei Haftmann stand die
zeitgenössische gegenstandslose Malerei im Zentrum des Interesses, eine Erscheinung, die sei-
ner Meinung nach allein von Europa ausgegangen war und als künstlerischer Maßstab dann „um
den Erdkreis herum“ Geltung bekommen habe. Ähnlich dachte Eduard Trier über eine „kommende
Weltkunst“. Die von ihm erwähnte „interkontinentale Gemeinschaft der Kunst“ entsprach ganz sei-
nen Vorstellungen der westlichen Kunst. Beide nahmen nur einen kleinen Teil der außereuropäi-
schen Kunstproduktion wahr, und zwar den Teil, der sich zur Bestätigung der eigenen Paradigmen
nutzen ließ. Franz Roh schrieb die Besprechung einer Ausstellung von Vertretern einer haitiani-
schen Malschule, die von einem holländischen Emigranten gegründet worden war und reflektierte
in diesem Zusammenhang über die Möglichkeiten von „Kulturübertragung“ und „Weltkunstspra-
che“. 1958 veröffentlichte Werner Schmalenbach eine Theorie unter dem Titel „Grundsätzliches
zur primitiven Kunst“. Für ihn ist das wesentliche Merkmal dieser Kunst die „kultische Funktion“.
Im Gegensatz zur „Darstellung“ der Kunst der Hochkulturen handele es sich bei der primitiven
Kunst um eine „Verkörperung von Kräften“. (Dreißig Jahre später nahm er diese Dichotomie teil-
weise wieder zurück.) Schmalenbach tradierte weitere Stereotypen, die aus der ersten Jahrhun-
derthälfte bekannt sind: die primitive Kunst sei ursprünglich, elementar und expressiv. Neben die-
sen Zuschreibungen ist Schmalenbach vor allem als Vertreter der These hervorgetreten, dass ein
rein ästhetischer Blick genüge, um diesen Kunstwerken bei der Betrachtung in Europa gerecht zu



ArtHist.net

3/6

werden. Auch Schmalenbachs Aufmerksamkeit beschränkt sich dabei auf das vermeintlich Tradi-
tionelle. Barbara Paul stellte zusammenfassend fest, dass die genannten Autoren die Ausnahmen
in der sonst vorherrschenden Praxis des Unterlassens waren. Insgesamt hätte sich die Kunstge-
schichte gegenüber der zeitgenössischen außereuropäischen Kunst „ignorant und ablehnend“ ver-
halten und die „schöne heile Welt(ordnung)“der frühen Bundesrepublik stabilisiert.

Zum Abschluss des historischen Teils wurde von Katja Nussbaum der Umgang mit außereuropäi-
scher Kunst in der Kunstwissenschaft der DDR thematisiert. Unter dem Titel „'Weltkunst und wir' -
eine Frage des Realismus“ analysierte sie die Zusammenhänge zwischen den Prämissen der mar-
xistischen Kunstwissenschaft und der Ausstellungs- und Veröffentlichungspraxis in der DDR zu
diesem Thema. Da es aber fast keine Ausstellungen und Veröffentlichungen zu zeitgenössischer
außereuropäischer Kunst gegeben habe, konzentrierte sich die Vortragende auf die Auswertung
der Zeitschrift „Bildende Kunst“, dem Organ des Berufsverbandes der bildenden Künstler in der
DDR. Dort wurden gelegentlich außereuropäische Kunst und Künstlerinnen vorgestellt. Die Auf-
merksamkeit der Zeitschrift galt dabei allein der Kunst aus den Ländern sozialistischer Gesell-
schaftsordnung. Damit zeigte sich die fundamentale Abhängigkeit von politischen und außenpoliti-
schen Rahmenbedingungen. In den Jahre 1972 bis 1976 wurde in der DDR der Höhepunkt der
Beachtung außereuropäischer Kunst erreicht,  namentlich KünstlerInnen aus China,  Korea,  der
Mongolei und Kuba wurden vorgestellt. Später kamen Chile und Nicaragua hinzu. Das Interesse
an Künstlerinnen aus Afrika, Australien und Ozeanien war verschwindend gering. Es erschienen
lediglich zwei Artikel über Künstler in Afrika. Insgesamt machte man in der DDR das „eigene, noch
durchzusetzende Konzept“ des sozialistischen Realismus zum alleinigen Maßstab der außereuro-
päischen Kunst.

Als Ergebnis der Vorträge von Paul und Nussbaum kann zusammenfassend gelten, dass bei aller
Verschiedenheit in der frühen Bundesrepublik und in der DDR doch etwas sehr ähnliches gesche-
hen ist. Eine strenge Selektion ließ nur einen sehr kleinen Teil der weltweiten Kunstproduktion
sichtbar werden. Die Auswahl richtete sich dabei ganz nach den jeweils eigenen Interessen.

Diskutiert wurde zu diesen ersten drei Vorträgen die Frage nach den Ursachen der verschiedenen
Phasen von Interesse und Desinteresse an außereuropäischer Kunst im 20.Jahrhunderts, Fragen
nach der besonderen Rolle Deutschlands als Land, das seine Kolonien spät bekommen und früh
wieder verloren hatte, in seinem Umgang mit Weltkunst sowie die Frage, inwiefern mit Begriffen
der DDR-Kunstgeschichte (wie z.B. dem des Nationalstaates als Vorraussetzung für eine sozialisti-
sche Kunst) bei der Charakterisierung außereuropäischer Kunst gearbeitet werden konnte. Eine
Fragestellung, die bereits hier anklang und die dann im dritten Teil der Veranstaltung wiederkehr-
te, war die der Zugehörigkeitsbereiche der universitären Fächer in Bezug auf außereuropäische
Kunst: Warum hatte sich nicht bereits in den 20er Jahren ein Fach „Weltkunst“ als Universitäts-
fach durchgesetzt? Oder warum finden bestimmte Medien außereuropäischer Künste (die in unter-
schiedlichen Fachdisziplinen rezipiert werden) zu bestimmten Zeiten mehr Interesse als andere?
Eine wichtige Beobachtung der Japanologin Annette Schad-Seifert war hierzu die These, dass
KuratorInnen und Künstlerinnen in der Beschäftigung mit anderen Kulturen bevorzugt das im Blick
haben, was in der eigenen Kultur ausgegrenzt wird, im Falle der westlichen Kulturen z.B. Sexuali-
tät, Gewalt, Religiosität, etc.

Im zweiten Teil der Konferenz ging es um die zeitgenössische Ausstellungspraxis von internatio-



ArtHist.net

4/6

naler Gegenwartskunst. Es sprachen Michael Thoss vom Haus der Kulturen der Welt (HKW) in Ber-
lin und Iris Lenz, die die Ausstellungen in den Galerien des Instituts für Auslandsbeziehungen (ifa)
verantwortet. Sie stellten jeweils Konzept und Arbeit ihrer Institutionen vor. Im HKW liegt der
Schwerpunkt bei der genreübergreifenden Kunstpräsentation. Zusammen mit Ausstellungen gibt
es Musik-, Theater-, und Tanzaufführungen, Lesungen und Theoriedebatten. Die Galerien des ifa in
Stuttgart, Bonn und Berlin bieten sozusagen als komplementäres Gegenstück zur eigentlichen Auf-
gabe des IFA, der Vermittlung deutscher Kultur im Ausland, seit den 1970er Jahren Ausstellungs-
raum für zeitgenössische Kunst aus sogenannten „Entwicklungs- und Transformationsländern“ in
Afrika, Asien, Lateinamerika und Osteuropa. Für die Programme beider Häuser ist Aktualität das
zentrale Kriterium. Die Folklorisierung der anderen Kulturen soll vermieden werden. Die Künstler
werden nicht als Repräsentanten ihrer Herkunftsländer verstanden. Beide Institutionen lehnen es
heute ab, außereuropäischen Staaten die Möglichkeit der Selbstrepräsentation zu überlassen.
Während man sich in Berlin um unabhängige GastkuratorInnen bemüht, die vielfach selbst Künst-
lerinnen, aber auch z.B. SoziologInnen sind, erarbeitet man in Stuttgart Programm und Inhalte,
wenn auch in Zusammenarbeit mit ausländischen Partnern, selbst. Im Haus der Kulturen der Welt
wird sehr viel mit regionalen, oft länderübergreifenden Schwerpunkten gearbeitet, das Institut für
Auslandbeziehungen will die eigene Arbeit in der Zukunft stärker auf einzelne kultur- und gesell-
schaftspolitisch aktuelle Themen ausrichten. Iris Lenz nannte als Anspruch der eigenen Arbeit,
Stereotypen durchbrechen zu wollen. Michael Thoss illustrierte mit zwei Videobeispielen das Inter-
esse des Hauses der Kulturen der Welt am Veränderungspotential traditioneller künstlerischer
Sprachen, auf formaler und inhaltlicher Ebene. Man wolle mit dem HKW ein Experimentierfeld
bereitstellen, auf dem es zu mannigfaltigen kulturellen Übersetzungen kommen kann.

Freilich handelte es sich bei beiden Vorträgen um eine Darlegung der Programmatik, und der Ver-
such einer unabhängigen Analyse der „Ausstellungspolitik“ der beiden Häuser unterblieb. Einige
ihrer Probleme nannten die Referenten selbst. Iris Lenz war sich bewusst, dass die letztendliche
Entscheidungsgewalt bei ihr selbst lag. Sie wies drauf hin, dass die Galerien des ifa in Deutsch-
land und das HKW speziell für Präsentation der außereuropäischen Kulturen geschaffen worden
sind und damit die „Gefahr einer Ghettoisierung“ bestünde. Sie war sich nicht sicher, ob es legitim
sei, bei der eigenen Werbung Exotismen zu nutzen (nur ein kleiner Teil derjenigen, der die Plakate
sieht, wird die Ausstellungen besuchen). Michael Thoss erwähnte, dass der Vermittlung noch
immer deutliche Grenzen gesetzt sind. In der Regel nutzen das Angebot neben den deutschen
Besuchern nur diejenigen, deren Kultur gerade thematisiert wird.

Zum Abschluss des zweiten Teils referierte der Wiener Kunsthistoriker und Kritiker Christian Kra-
vagna über die Probleme der Repräsentation außereuropäischer Kunst im westlichen Kontext. Er
brachte einen Rückblick auf das Konzept der New Yorker Ausstellung „Primitivism in the Twen-
tieth Century“ (1984), mit der im großen Stil versucht wurde, die modernistische Perspektive zu
bestätigen, nach der die innovativen Kunstakteure im 20. Jahrhundert ausschließlich in der westli-
chen Welt anzutreffen gewesen wären und nur diese es vermocht hätten, sich fruchtbar mit dem
anonymen und aus der Vergangenheit stammenden Erbe der Kulturen der Welt auseinanderzuset-
zen. Erst auf der epochemachenden Ausstellung „Les Magiçiens de la Terre“ in Paris (1989)
wären neben fünfzig im westlichen Ausstellungsbetrieb bekannten Künstlerinnen fünfzig ihrer bis
dahin in der westlichen Kunstwelt wenig bekannten KollegInnen zu sehen gewesen. Der Anspruch
der Ausstellung war es, zeitgenössische Künstlerpersönlichkeiten aus allen Kulturen gleichberech-
tigt nebeneinander zu präsentieren. Seit dieser von Jean Hubert Martin konzeptionierten Ausstel-



ArtHist.net

5/6

lung hat die Aufmerksamkeit für außereuropäische Gegenwartskunst stetig zugenommen. Das
Problem ist nunmehr nicht mehr deren allgemeine Ausgrenzung, sondern die Art und Weise, wie
entschieden wird, welche Künstlerinnen zugelassen werden. In diesem Punkt sei die einflussrei-
che Pariser Ausstellung höchst fragwürdig gewesen. Sie hätte beispielsweise der afrikanischen
Kunst die Bereiche der Handwerklichkeit, Materialität, der sozialen und besonders der religiösen
Eingebundenheit  zugewiesen.  Nur  diejenigen Künstlerinnen,  die  diesen Kriterien  entsprachen,
konnten in den folgenden Jahren Erfolge im westlichen Kunstbetrieb verbuchen. Angeregt durch
den nigerianischen Schriftsteller Achebe trug Kravagna Gedanken über die „Ablenkung vom wirkli-
chen Dialog“ vor. Der Dialog würde durch zweierlei verhindert: Erstens durch die Autorität des
westlichen Experten für nichtwestliche Fragen. In der Regel beschränkt man sich im Westen dar-
auf, den Monologen dieser Experten zu vertrauen. Die zweite Autorität ist das Phänomen der
Erwartung des Authentischen. Es wird nur dem Aufmerksamkeit zuteil, was den Erwartungen ent-
spricht. Die Zurückweisung der Zuschreibungen sei heute das wichtigste Anliegen vieler nichtwest-
licher Künstlerinnen und TheoretikerInnen. Während der Diskussion kritisierte Kravagna auch die
Tatsache, dass es sich bei der Tagung um eine „rein weiße Diskursveranstaltung“ handelte.

Am Ende der Veranstaltung fand die Podiumsdiskussion „Perspektiven: Wieviele Fächer braucht
die Kunst?“ mit VertreterInnen aus Kunst-,  Kultur- und Regionalwissenschaften der Universität
Leipzig statt. Bald schon stellte sich heraus, dass die geladenen Gäste mit Ausnahme der Kunst-
historikerin sich mit bildender Kunst doch nur recht wenig und mit zeitgenössischer Kunst noch
weniger beschäftigt hatten. Es wurde auch klar, dass sich die Arbeit der verschiedenen Fächer am
ehesten mit der Kunstgeschichte berührt, wenn diese sich die Erforschung der Kontexte der Kunst-
werke zur Aufgabe macht. Die Japanologin Schad-Seifert interessierte sich im Zusammenhang
mit Kunst hauptsächlich für die Wirkungsweise symbolischer Ordnungen und distinktiver Prakti-
ken. Sie stellte die Frage nach der Kanonisierung der Kunst und brachte die Fragwürdigkeit der
Grenzen zwischen Hoch- und Massenkultur ins Spiel. Der Ethnologe Bernhard Streck verwies auf
die Grenzen einer Kontextualisierung fremder Kunstobjekte und konstatierte, dass es für die Ethno-
logie allenfalls um eine Rekontextualisierung der Objektes gehen könne. Im Gegensatz zu den klei-
nen, mündlich tradierten Kulturen, dem klassischen Arbeitsfeld der Ethnologie, habe die zeitgenös-
sische Kunst des westlichen Ausstellungsbetrieb in unserer Gesellschaft lediglich einen unverbind-
lichen Charakter.

Wenn also die Erforschung der zeitgenössischen Kunst aller Teile der Welt tatsächlich von Vertre-
terInnen des Faches Kunstgeschichte geleistet werden soll, und der Erforschung der Kontexte
dabei eine Schlüsselstellung zukommt, so muss gefragt werden, ob dazu allein die Kenntnis der
künstlerischen Tradition des kleinen Erdteils Europa befähigt, unterstützt durch die eigene Zeitge-
nossenschaft in der globalisierten Gegenwart bzw. welche zusätzlichen Kompetenzen erworben
werden müssen, die neue Arbeit aufzunehmen?

Erstaunlicherweise wurde auf dieser Tagung wenig konkret über das gesprochen, was im Titel der
Veranstaltung mit „Gegenwartskunst der Welt“ bezeichnet wurde. Das neue Kind der Kunstge-
schichte blieb (bis auf wenige Beispiele in Teil 2)unsichtbar. Dabei wird es im Wesentlichen dar-
auf ankommen, sich sehr viel Zeit zu nehmen für die Betrachtung einzelner Werke und KünstlerIn-
nen. Es gibt eine Reihe von Kontexten, die bei der Kommentierung der Gegenwartskunst der Welt
zukünftig einbezogen werden können, biographische, kulturelle, politischen oder diskursive. Dar-
über hinaus darf ein Kontext auf keinen Fall vergessen werden: der Kontext der Kunstwerke bei



ArtHist.net

6/6

ihrer Präsentation im hochdotierten Subsystem Kunstwelt. Welche Interessen stehen hinter den
Vorführungen der „Gegenwartskunst der Welt“ im Kunstbetrieb? Woher kommt die Aufmerksam-
keit und welche Funktionen haben diese Darbietungen für unsere Gesellschaft? Was sind Bedin-
gungen für den Zugang zu dieser Kunstwelt? Wer wählt aus? Wer kauft, wer verkauft und wer verdi-
ent? Wer spricht und wer schreibt?

Im kommentierten Programm der Konferenz wurden die „kulturtheoretischen Vorgaben der post-
colonial studies“ als fundamental bezeichnet. Sind diese mittlerweile wirklich so bekannt, dass
man sie allgemein voraussetzen darf? Eine Darlegung, auf welche TheoretikerInnen sich die For-
schenden bei ihrer Arbeit in Leipzig beziehen und an welche Gedanken die eigene kunsthistori-
sche Arbeit anknüpfen kann, hätte sicher manchmal geholfen, die Diskussion zu schärfen. Auf
jeden Fall kommt den Veranstalterinnen der Verdienst zu, diese Diskussion angestoßen und mit
einem gut strukturierten Programm auf den Weg geschickt zu haben. Das Thema wird in der
nahen Zukunft an Bedeutung sicherlich noch wachsen.

Empfohlene Zitation:

Christoph Otterbeck, Angela Weber: [Tagungsbericht zu:] Global Players (Leipzig, 26.04.2002). In:

ArtHist.net, 18.05.2002. Letzter Zugriff 08.01.2026. <https://arthist.net/reviews/400>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

