
1/4

Beyer, Andreas: Künstler, Leib und Eigensinn. Die vergessene Signatur des Lebens in
der Kunst, Berlin: Verlag Klaus Wagenbach 2022
ISBN-13: 978-3-8031-3719-7, 336 Seiten, EUR 36,00

Rezensiert von: Philipp Zitzlsperger, Universität Innsbruck

Die Kontextualisierung der Kunstschaffenden steht seit geraumer Zeit im Fokus der Kunst- und
Bildwissenschaften, wenn nach den Entstehungsbedingungen von Kunstwerken im Spannungs-
feld von Auftraggeber:innen, Rezeptionsgeschichte, Netzwerken, Institutionskritik oder etwa politi-
schem Mikro- und Makrokosmos zu fragen ist. Andreas Beyer nun tritt absichtlich noch einmal
einen Schritt zurück und wendet sich wieder dem Künstlerindividuum zu, um nach der Synthese
von Physis und Psyche, von Leib und Seele zu suchen. „Es ist der Eigensinn des Künstlers selbst,
der sich dem Determinismus widersetzt; Eigensinn in der wohlwollenden Lesart des Begriffs, der
persönliche Eigenschaften und eigene Bedürfnisse ebenso erschließt wie Geist und Sinnlichkeit,
Selbstbewusstsein und Selbstaufmerksamkeit, dazu Beharrungsvermögen und Widerstandskraft.“
(S. 9-10)

Das neue Buch von Andreas Beyer über „Künstler, Leib und Eigensinn“ plädiert für die intensive
Beachtung des Künstlerleibs, dessen Beitrag zur Verflechtung von Künstler und Welt und zum
Werkprozess durch die Überwindung der ewigen Leib-Seele-Dichotomie zu erschließen ist. Es geht
also um den Künstler und seine Selbstzeugnisse, seine gesellschaftliche Selbstverortung, seine
diätetische Arbeit am Kunstwerk und am Künstlerkörper gleichermaßen. Einzuordnen ist Beyers
Ansatz in eine schon länger verfolgte Beschäftigung mit Körperkonzepten und einer semiologi-
schen Aufwertung des Körpers, in Verkörperungstheorien (Embodiment), Körperschemata der Äst-
hetik bis hin zu den kunsthistorischen Ansätzen der Bildakttheorie und erotisch-körperlichen Krea-
tivitätstheorie.[1] Beyer lenkt vor diesem Hintergrund die Perspektive von der Werk-Betrachter-Re-
lation auf die Künstler-Werk-Relation und dort insbesondere auf den Künstlerkörper selbst, seine
Selbstbetrachtung im Dienste des Werkprozesses, die in Michelangelos Bonmot gipfelt: „In mei-
nen Werken scheiße ich Blut“. (S. 5).

Damit ist metaphorisch die Leiblichkeit des frühneuzeitlichen Kunstwerks adressiert. Die Künstler-
hand (bisweilen sogar auch der Künstlerfuß) avancierte zum wichtigsten Organ, deren Übung zur
Formvollendung der Kunst und zum Stil als Künstlersignatur führt. Darüber hinaus hebt Beyer
auch immer wieder auf den Werkprozess als Zeugungsakt ab, dem Ulrich Pfisterer 2014 eine kurz-
weilige Studie widmete, die nun ergänzt wird um die Verleiblichung des Kunstwerks im Verhältnis
zur Selbsttechnik des Künstlers bis hin zum Suizid. Dazu zählt auch der Habitus des Künstlers,
das heißt dessen Selbstrepräsentation, die die thematische Klammer des Buches bildet und von
Dürers Self-fashioning bis zu Federico Zuccaris „Graphic Novel“ um 1595 erörtert wird, einer visu-
ellen Kunsttheorie, die künftigen Künstlergenerationen Anleitung zur Arbeit am eigenen Habitus
sein sollte.

Mit Dürer beginnt Beyer seine Tiefenbohrungen. Überhaupt ist festzustellen, dass sich mehr als



ArtHist.net

2/4

die Hälfte des Buchs Dürer widmet. Zurecht – denn nur über wenige Künstler sind wir durch Bild-,
Schrift- und Selbstzeugnisse so gut informiert wie über den Nürnberger Künstler. Legende ist sein
Äußeres, seine Frisur und Barttracht, die bei Zeitgenossen nicht selten für Spott sorgten. Akkurat
arrangiert war auch Dürers vestimentärer Auftritt, den man in den Selbstporträts gut studieren
kann, so wie seine kommentierte Entwurfszeichnung eines Schuhs über seine detaillierten Kennt-
nisse des Schusterhandwerks informiert. Dürer kuratierte seinen Körper und dessen Hülle mit gro-
ßer Sorgfalt, auch um seinen sozialen Status zu markieren. Er steht exemplarisch für die „cura
sui“, die den Künstlerkörper inszeniert. Markant als Pionierleistung der autobiografischen Selbst-
beobachtung ist aber auch Dürers „Traumgesicht“ (1525), die Analyse eines Alptraums. Es ist eine
Bild-Text-Synthese als Aquarell, das Dürers Traum von einem Sturzregen nachzeichnet und kom-
mentiert. Beyers geistreicher Brückenschlag führt dann zurück zu Dürers sechs Kissenzeichnun-
gen (1493), deren Faltenwürfe anthropomorphe Formationen aufweisen, in denen selbstreferentiel-
le „Dämonen“ der Nacht zu erkennen sind.

Die Introspektion in Jacopo Pontormos „Libro mio“ (1554-1556) bezeichnet die nächste Entwick-
lungsstufe der autobiografischen Selbstbeobachtung, die die Seele und den Körper des Künstlers
ins Verhältnis zur Welt setzt.[2] Das Tagebuch zählt zu den Gründungstexten der europäischen
Autobiografik und nimmt an drastischer Körperselbstbeobachtung den viel bekannteren Essays
(1572-1592) Michel de Montaignes vorweg. Trotz seiner geistes- und kunstgeschichtlichen Pio-
nierstellung hat es in der Wissenschaft bislang wenig Beachtung gefunden, die Beyer mit gewitz-
ter Prosa zu generieren versteht. Denn hier entpuppt sich „Kunst als digestiver Prozess“, der im
Kreislauf von Nahrungsaufnahme und Ausscheidung zu erleben ist. Während Pontormo an sei-
nem (heute verlorenen) Florentiner Freskenzyklus im Chor von San Lorenzo arbeitete, notierte er
akribisch sein vegetatives Körperbefinden in Relation zum Fortschritt am Kunstwerk. Im April
1555 hatte er mehrere Tage an Durchfall und Arbeitsausfall gelitten, bis er schließlich notierte,
dass er eine seiner Figuren im Fresko vollenden konnte: „Mittwoch, zwei Spiegeleier. Donnerstag-
früh zwei feste Würste gekackt, sie kamen raus, als wären’s lange, weiße Baumwolldochte, das
heißt aus weißem Fett; ziemlich gut war das Abendessen in San Lorenzo, vortreffliches Siedf-
leisch und die Figur wurde fertig.“ (S. 138)

Ungleich bekannter ist, wie Michelangelo sich als asketischer Künstler stilisierte, der körperliche
und kulinarische Genüsse angeblich nicht kannte. Meist habe ihn die viele Arbeit vom Essen und
Schlafen abgehalten. Doch ganz so genügsam, wie er sich in seinen Sonetten betrauert und wie
es das Ideal vom rastlos tätigen Künstler will, war sein Alltag nicht. Ein erhaltener ‚Einkaufszettel‘
Michelangelos bezeugt vielmehr seine Vorliebe für Florentiner Delikatessen, die ihm sein Neffe
aus der Arnostadt nach Pietrasanta bringen sollte. Ohnehin scheint die Essensverweigerung in der
frühneuzeitlichen Künstlerszene wenig beliebt gewesen zu sein, sonst hätte Vasari in seinen Viten
nicht so viel über die „Eat Art“, wie sie in der Gegenwartskunst heißt, geschrieben – ebenjene
Kunst, die durch den Magen geht. Sie feierte ihre Urständ bei Michelangelos und Benvenuto Celli-
nis Belohnungsspeisen, den Omelettes, Kapaunen und Salaten, oder bei kulinarischen Großereig-
nissen im Hause Gianfrancesco Rusticis  und der  Einverleibung von in  Essen nachgebildeter
Kunst. So wie andere metaphorisch Bücher verschlingen, verschlangen die Künstler nachgekochte
Kunst und betrieben Kunstkannibalismus (Ikonophagie). Der Einnahme von Kunst folgte deren Ver-
dauung – weniger im biologischen als im kreativen Sinn. Nicht umsonst, das wäre hier zu ergän-
zen, hebt Paul Fréart de Chantelou auf diese Theorie des körperlich-digestiven Kunstwerks ab,
wenn er über Gianlorenzo Bernini in Paris berichtet, dass dieser den Sonnenkönig von allen Seiten



ArtHist.net

3/4

skizzierte, nicht aber, um dann nach den Skizzen zu arbeiten, sondern mittels der Zeichnungen
das geistige Bild, die Idea, zu formen. Bernini saugte sich buchstäblich mit dem Antlitz Ludwigs
XIV. voll, nahm es in sich auf („insuppato et rinvenuto“, Chantelou 30.7.1665), um es am Ende ver-
daut und verarbeitet als wahre Kunst in der Porträtbüste auszuscheiden – eine andere Variante
der Kunst-Geburten.

Schließlich entdeckt Beyer eine weitere Variante der Kunstgeburt im Künstler-Suizid. Mit dieser
„ultimativen Selbstformung“ gelang es Francesco Borromini, den eigenen Tod 1667 als finales
Kunstwerk zu inszenieren. Diese Deutung ist ebenso überraschend wie überzeugend vor dem Hin-
tergrund, dass Borrominis Selbstmord immer zwischen Melancholie und Schizophrenie eingeord-
net wurde, nunmehr aber, bereinigt von Künstlerlegenden und im Rekurs auf Seneca, Cato oder Pli-
nius den Jüngeren, als Körperkunst eine neue Bedeutung gewinnt. Zwischen Leben und Tod oszil-
liert also das Künstler-Ich, dessen Leib sich am Ende eben auch in das überlieferte Kunstwerk
selbst  einprägt  und als Kunstpraxis bis  in  die Moderne und Gegenwart  reicht  – von Marcel
Duchamps Ejakulat bis hin zu Marina Abramovićs Körpereinsätzen in der Performancekunst. Bey-
er sieht die facettenreiche Inszenierung des Künstlerleibs zurecht als Longue durée des leiblichen
und künstlerischen Selbst.

Übergreifend  nimmt  Beyer  einen  instruktiven  Perspektivenwechsel  auf  den  frühneuzeitlichen
Künstler und dessen Werk vor. Gerade in seiner erhellenden Einbeziehung der Vestimentären
Kunstgeschichte als Methode bleiben jedoch manche Passagen widersprüchlich, etwa wenn Bey-
er Dürers Pelzschaube in dessen Münchner Selbstporträt kurzerhand bescheinigt, keine Standesin-
signie zu sein (S. 90), sondern Ausdruck individueller Stilisierung. An dieser Gelenkstelle der vesti-
mentären Argumentation, der er ansonsten in seinem Buch zurecht viel Raum gibt, sitzt er fal-
schen Behauptungen auf und vergibt die Chance, Selbstinszenierung und Prosopografie metho-
disch zu verknüpfen.[3] Man könnte darüber hinaus kritisieren, dass mit der Künstlerleiblichkeit
der Kunst die Individualität des Unikats zu dogmatisch ausfällt. Denn mit dem vormodernen Indivi-
duumsbegriff (S. 19-20) trifft Beyer zwar den richtigen Ton. Aus heutiger Sicht wäre dennoch
etwas mehr Distanz zum Individuums- und Unikatsklischee hilfreich, um dem ewigen Unikatsfeti-
schismus und der irrwitzigen Kopie- und Serienfeindlichkeit westlicher Prägung den Schwung zu
nehmen. Die Reproduzierbarkeit des vermeintlichen Unikats verursacht eben keinen Auraverlust,
sondern – dies ist nun nach der Lektüre des Buches zu konstatieren – setzt die Leib-Seele-Einheit
und Leibhaftigkeit des Kunstwerks fort.

[1] Spätestens seit Edgar Wind (1900-1971) ist „Verkörperung“ Teil der kunsthistorischen Theoriebildung.

Weiterführend: Horst Bredekamp/ Bernhard Buschendorf/ Freia Hartung/ John Michael Krois (Hg.), Edgar

Wind. Kunsthistoriker und Philosoph, Berlin 1998. Marion Lauschke (Hg.), 23 Manifeste zu Bildakt und Ver-

körperung, Berlin 2018. Zur erotisch-körperlichen Kreativitätstheorie vgl. Ulrich Pfisterer, Kunst-Geburten.

Kreativität, Erotik, Körper in der Frühen Neuzeit, Berlin 2014.

[2] Für die Erforschung von Pontormos „Libro mio“ grundlegend sind die Studien von Hana Gründler, im

Besonderen: Hana Gründler: „Die Mühen der Tätigen“. Haltung in Pontormos „Libro mio“, in: Johannes Bil-

stein, Guido Reuter (Hg.): Haltung und Affekt, Wien u.a. 2020, S. 23-36. Hana Gründler: Die Mühen des Kör-

pers. Ethos und physis in Pontormos Libro mio, in: dies.: Die Dunkelheit der Episteme. Zur Kunst des auf-

merksamen Sehens, Berlin 2019, S. 162-180.

[3] Zu Dürers Schaube und den Rückenmarderpelz ausführlich Philipp Zitzlsperger, Dürers Pelz und das

Recht im Bild, Berlin 2008, v.a. S. 30-31. Zur Pelzschaube als Standesinsignie im ausgehenden 15. Jahrhun-



ArtHist.net

4/4

dert vgl. etwa die Nürnberger Polizeiordnungen von 1496 (Joseph Baader, Nürnberger Polizeiordnungen

aus dem 13. bis 15. Jahrhundert, Stuttgart 1861, S. 104).

Empfohlene Zitation:

Philipp Zitzlsperger: [Rezension zu:] Beyer, Andreas: Künstler, Leib und Eigensinn. Die vergessene Signatur

des Lebens in der Kunst, Berlin 2022. In: ArtHist.net, 15.07.2023. Letzter Zugriff 14.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/39791>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

