
1/3

Movens Bild

eikones Basel, 26.–28.10.2006

Bericht von: Martina Sauer, Bühl

„Movens Bild. Zwischen Evidenz und Affekt“ 1. Jahrestagung des nationalen Forschungsschwer-
punktes „Bildkritik. Macht und Bedeutung der Bilder“, 26.10.-28.10.2006 Basel

Haben Bilder Macht? Welche Bedeutung kommt dem Bild zu? Angesichts der Bilderflut, die inzwi-
schen täglich nicht nur über Zeitungen, Fernsehen, Video und Film, sondern verstärkt über das
Internet auf uns einstürmt, gewinnen diese Fragen an zentraler Bedeutung. In der öffentlichen Dis-
kussion und den häuslichen Auseinandersetzungen dazu, wann und wie viel Zeit wir mit den neu-
en Medien verbringen und welchen Einfluss sie auf uns haben, spiegelt sich die Dringlichkeit, dar-
auf Antworten zu finden, wieder. Insbesondere im deutschsprachigen Raum wird diesen Fragen in
unterschiedlichen Forschungsgruppen und -zentren nachgegangen, wie etwa in Berlin und Karlsru-
he [1] und dem nun mit einer Tagung in Basel feierlich eröffneten NFS (Nationaler Forschungs-
schwerpunkt) „eikones - Bildkritik ? Macht und Bedeutung der Bilder“.[2]

Die Frage nach dem Bewegendem wie auch dem Bewegten des Bildes bzw. der Wirkung des Ikoni-
schen bildete den zentralen Ansatzpunkt der zweitägigen Tagung „Movens Bild“, zu der Forsche-
rinnen und Forscher aus unterschiedlichen Disziplinen, neben der Kunstwissenschaft aus der Phi-
losophie, Psychologie, Theologie, der Literatur- und Medienwissenschaft und der Afrikanistik, ein-
geladen wurden. Deren Überlegungen zu dem Thema sollen hier in einer Auswahl vorgestellt wer-
den. [3] Ausgangspunkt für alle Referenten war - das Bild bewegt, berührt bzw. wirkt. Doch was
macht das Bild aus, dass es Affekte auslösen kann? Diese Frage scheint immer noch diejenige zu
sein, die am schwersten zu beantworten ist. Begreift man das Bild als ein Ereignis, wie es die meis-
ten Referenten vorschlugen, so lässt sich dieses Phänomen wohl am ehesten beschreiben.

Der Philosoph Bernhard Waldenfels (Bochum), unterschied in seinem Referat zwischen Pathos
und Response. Demnach ginge der Antwort auf ein Bild ein Ereignis voraus, von dem wir getroffen
werden und auf das wir antworten. Etwas falle auf, woraufhin wir aufmerken. Die Antwort könne
als das gesehene Bild begriffen werden, als Bildgestalt, eidos oder Evidenz. Auf dieser Grundlage
definierte  Waldenfels  das Bild  als  „Ikonopathie“,  die  im Gegensatz zur  Ikonologie nicht  vom
Logos, sondern vom Pathos bestimmt sei. Auf die entscheidende Frage, wie dieser Pathos ausge-
löst werde, verwies Waldenfels auf die Bildstruktur, auf Linien, Farben und das Figur- Grundverhält-
nis.

Der Psychologe Klaus Scherer, (Genf), setzte das Ereignis als auslösendes Moment für Emotionen
voraus, um dann in einem Modell nacheinander den Bewertungsablauf des Erfahrenen aufzuzei-
gen. Als Ausdruck bzw. Symptom, das einem ins Gesicht geschrieben sein kann, stehe etwa eine
fallende Kinnlade für Staunen oder hochgezogene Augenbrauen für das Bemühen, eine erhöhte



ArtHist.net

2/3

Sehschärfe herbeizuführen. An einen Anderen gerichtet, könne der Emotionsausdruck als Signal
mit Zielabsicht betrachtet werden, während dieser kulturell betrachtet einen Symbol- bzw. Reprä-
sentationswert habe. Aufmerken ließ in diesem Referat, die mehr beiläufige Feststellung, dass die-
se Formen emotionaler Ausdrücke von denen ästhetischer Emotionen zu unterscheiden seien, die
medial vermittelt ein ästhetisches Wohlgefallen ohne Affekte darstellen. Wenn der Literatur- und
Medienwissenschaftler Michael Wetzel, (Bonn) dann von „da ist keine Stelle, die dich nicht sieht“
spricht, scheint er auf diese offene Frage nach der Wirkungsform von Bildern eine Antwort zu
geben. Im Blick bzw. in der Anschauung (Perzeption), so Wetzel, würde das zunächst unaufmerk-
same Sehen sich scharf stellen (Apperzeption). Eine „visuell undefinierte Überfülle“ würde zum
Gebilde. Auf die Frage wie dies zustande komme, verwies Wetzel auf die Bildstrukturen, die einen
Effekt auslösen, der zum Affekt umschlage und ein „Glühen des Schauens“ auslöse.

Dieses „ça me regarde“ im Sinn von „das geht mich etwas an“ interpretierte Wetzel jedoch - und
das überraschte doch sehr - nicht in Abhängigkeit von den jeweiligen kulturellen Voraussetzungen
des Betrachters, sondern zwingend eindimensional.[4] So vermittele die Konzentration auf den
Phallus eines archaischen Torso Apollos im Louvre, wie ihn Rilke 1908 in einem Gedicht beschrieb
[5], im Mann eine „Habensempfehlung“, während er in der Frau das Gefühl einer „Seinsverfehlung“
auslöse. Der Philosoph Andreas Cremonini (Basel) lenkte sein Augenmerk auf ein Bildphänomen
bzw. Ereignis, das den Blick wie ein Blitz anzuziehen vermag: den Glanz. Er löse ein visuelles
Begehren aus, einen „Glanz der Faszination“. Darin äußere sich die Erfahrung des Angeblicktwer-
dens. Hierin vermittele sich schließlich nicht die Begegnung mit dem Anderen, sondern mit sich
selbst. Doch diese Möglichkeit liegt wohl nicht nur in dem Sonderphänomen des Glanzes, sondern
im Bild als solchem. Darauf machte der Theologe Philipp Stoellger von der Universität Zürich auf-
merksam, in dem er den Affekt als die Evidenz des Bildes herausstellte. Nur das Bild, so Stoellger,
vermag die „com-passio“ auszulösen. Darin liege sein Sinn. Werde diese Möglichkeit des Bildes
gezielt für „passende Effekte“ eingesetzt, könne das Bild für Propagandazwecke missbraucht wer-
den. Doch im Gegensatz zu den auf diese Weise beherrschten Bildern sperren sich die „unbe-
herrschten Bilder“ gegen diese Zweckdienlichkeit. Auch sie betreffen, lösen jedoch gemischte
Gefühle aus und veranlassen auf diesem Weg den Betrachter, sein Betroffensein zu verarbeiten.
Hierin liege deren ikonische Energie. Bilder, die derart blicken, lassen uns sehen - und darin zeigt
sich die theologische Auslegung - wie wir gesehen werden. In ihnen äußere sich die „Sorge des Bli-
ckenden“, die Sorge Gottes. Der Theologe Christoph Markschies (Berlin) verwies in seinem Bei-
trag auf die ikonische Differenz zwischen Bild und Realität. Das Bild vermittle eine Totalität des
Kosmos. Als Interpretation von Welt mache es diese verfügbar. Diese Möglichkeit des Bildes kann
zugleich Auslöser von Konflikten und Missverständnissen sein, wie Markschies am Beispiel des
Ophitendiagramms aus dem 2.Jh. n.Chr. und dem Modell des Indienfahrers Kosmos von 547-549
n.Chr. aufzeigte. Demnach lasse sich kein einheitliches antikes Weltbild herausstellen. Der Status
des Bildes müsse vielmehr immer wieder neu hinterfragt werden, da dieses weniger zur Abbildung
der Realität als zur Weltorientierung diene.

In der Formel des „gespaltenen Blicks“ verdichtete die Kunsthistorikerin Silke Tammen (Gießen)
ihren Ansatz am Beispiel von Passionsreliquien. Dabei erstaunte, dass Tammen die ureigene ikoni-
sche Qualität in der abbildlichen Darstellung herausstellte, während sie die Bildornamente und die
Reliquien selbst als die an-ikonischen Elemente definierte. In letzteren drücke sich das „Angeblick-
t-Werden durch Christus“ aus. Gerade der Entzug des Ikonischen, d.h. des Abbildlichen könne als
ein Reflexionsangebot gewertet werden. Hierin liege die Evidenz, die den Kontakt zur Transzen-



ArtHist.net

3/3

denz über das Sehen ermögliche.

Zum Abschluss der Tagung brachte der Chicagoer Kunsthistoriker William T. Mitchell, der parallel
zum „iconic turn“, wie ihn Gottfried Boehm prägte, Anfang der 1990er Jahre den „pictural turn“ her-
ausstellte,  seinen Beitrag zur Frage nach dem „Bewegenden“ des Bildes ein.  Er konnte nicht
erscheinen, so dass er seinen Vortrag per Videokonferenz vortrug. Auslöser für die Wirkkraft von
Bildern, bzw. konkret von analoger und digitaler Fotografie sei, so Mitchell, weniger die Art und
Weise, wie diese geschaffen seien, als deren unterschiedliche Verarbeitungs- und Verbreitungs-
möglichkeiten. Beide Verfahren können gleichermaßen als „Material sozialer Praktiken“ angese-
hen werden, in denen sich die Wünsche der Gesellschaft widerspiegeln. Doch nach dem Gehörten
bleibt an dieser letzten Aussage ein leichter Zweifel hängen. Denn ist es nicht das Wie, das ent-
scheidend auf das Was Einfluss nimmt?

Anmerkungen

[1] Interdisziplinäre Arbeitsgruppe: „Die Welt als Bild“ an der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wis-

senschaften und das „Technische Bild“ an der Humboldt-Universität zu Berlin. „Bild-Körper-Medium. Eine

anthropologische Perspektive“ an der HfG Karlsruhe.

[2] Für die Konzeption der Tagung zeichnen verantwortlich Gottfried Boehm, Birgit Mersmann und Christi-

an Spies.

[3] Hier nicht eigens besprochene Beiträge stammen von Heike Behrend (Köln), To make strange things

possible“. Die Foto-Collagen des Bakor Studios in Kenia und von Thomas Y. Levin (Princeton), Anxieties of

Reference: Surveillance as Narrative Form.

[4] Vgl. hierzu die Untersuchung von Martina Sauer: Faszination und Schrecken. Wahrnehmungsvorgang

und Entscheidungsprozeß im Werk Anselm Kiefers, in: Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwis-

senschaft, 51/2, S. 183-210, (November 2006).

[5] Rainer Maria Rilke, Archaischer Torso Apollos, aus: Rainer Maria Rilke, Der Neuen Gedichte anderer Teil

(1908) - i: R.M. Rilke, Sämtliche Werke, hg. v. Ernst Zinn und Ruth Sieber-Rilke, Frankfurt a.M. 1987, Bd. 1,

S. 557.

Empfohlene Zitation:

Martina Sauer: [Tagungsbericht zu:] Movens Bild (eikones Basel, 26.–28.10.2006). In: ArtHist.net,

14.11.2006. Letzter Zugriff 07.01.2026. <https://arthist.net/reviews/392>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

