
1/4

Zittel, Claus: Theatrum philosophicum. Descartes und die Rolle ästhetischer Formen
in der Wissenschaft (= Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel; 22), Berlin:
Akademie Verlag 2009
ISBN-13: 978-3-05-004050-9, 431 S., ca. EUR 69.80

Rezensiert von: Jasmin Mersmann

„Ich werde jetzt meine Augen schließen, meine Ohren verstopfen und alle meine Sinne ablenken...“
[1]. So kennen wir ihn, den Philosophen des Cogito und Begründer des Rationalismus, den „Erzva-
ter der Neuzeit“ (Husserl), den Erfinder des punktförmigen Subjekts (Bryson), des „Cartesian Per-
spectivalism“ (Jay), den Exorzisten aller Uneindeutigkeiten des Sehens (Merleau-Ponty), kurz: den
für alle Übel der Moderne verantwortlichen „Intellektualverbrecher“ (Benn).
Ausgerechnet diesen vermeintlichen Augenfeind präsentiert Claus Zittel in seiner Habilitations-
schrift als einen Naturforscher und Bilderdenker par excellence, dessen Philosophie nicht nur
durch Metaphern und Analogien, sondern auch durch Beobachtungen und Abbildungen geprägt
sei, die er in enger Zusammenarbeit mit Künstlern entwickelt habe. Trotzdem würden sie von Phi-
losophen meist übergangen, von Kunsthistorikern dekontextualisiert und von Kulturtheoretikern
instrumentalisiert. Dagegen erinnert Zittel an die Rolle ästhetischer Formen nicht nur für Descar-
tes, sondern für die Generierung und Validierung von Wissen überhaupt. Das scheint vor dem Hin-
tergrund der bildwissenschaftlichen Forschung der letzten Jahre nicht unbedingt neu, doch bildet
gerade sie eine Zielscheibe von Zittels Kritik: Zu unpräzise bleibe ihr Mantra von der Evidenz und
der epistemologischen Relevanz der Bilder, zu vage die Analyse ihrer Funktionen. Die Revision des
klassischen Descartes-Bildes verbindet sich folglich mit dem Ziel,  die philosophische Ästhetik
durch die Verknüpfung mit Wissenschaftsgeschichte und Bildwissenschaft zu revitalisieren und
ein Modell für die systematische Analyse wissenschaftlicher Bilder zu liefern.
Nehmen wir also an, alles, was wir bisher über Descartes dachten, sei falsch. Versetzen wir uns in
die winterliche Wohnstube des Philosophen, setzen wir uns mit Zittels 431-seitigem Werk an den
Kamin und fangen von vorne an. Als gute Cartesianer wissen wir, dass wir mit den Fundamenten
beginnen müssen – in diesem Fall mit dem Textkorpus. Denn tatsächlich steht das bekannte Des-
cartes-Bild auf dem schmalen Sockel zweier erkenntnistheoretischer Schriften, die jedoch neben
den naturphilosophischen nur einen Bruchteil seines Œuvres ausmachen. Um die zweite Quelle
des Irrtums auszumerzen, gilt es, zu den Originalausgaben zu greifen, da die meisten Editionen
(Adam/Tannery inklusive) die Abbildungen umplatzieren, reduzieren oder gar verändern.
Viele der Bilder, die wir darin entdecken, kennen wir, sie sind zu Ikonen der sog. ‚Wissenschaftli-
chen Revolution’  geworden:  der  stets verspottete,  mit  Stöcken ‚sehende’  Blinde,  das isolierte
Camera-Obscura-Auge, ein Automaten-Mensch, der entzauberte Regenbogen, die atomaren Wir-
bel. Die Vielzahl und der Mehrfachabdruck der Abbildungen mögen uns überraschen, unser Des-
cartes-Bild jedoch werden sie nicht  ins Wanken bringen.  Es sei  denn,  wir  fragen uns,  wieso
jemand, der den Sinnen derart misstraut, überhaupt Bilder einsetzt. Die Antwort liefert Descartes
in den Regulae selbst: „weil nichts müheloser in die Sinne fällt als die Figur, man berührt und sieht
sie nämlich“ (AT X, 413). Doch schauen wir genauer hin, stoßen wir auf vermeintliche Wider-



ArtHist.net

2/4

sprüche zwischen den einzelnen Bildern (z.B. wenn das Licht erst mit Stöcken, dann mit Federbäl-
len oder gepresstem Traubensaft illustriert wird), zwischen Bild und Text bzw. zwischen dem Text
und unserer Vorstellung davon, was darin steht. Spätestens jetzt geraten wir in den berüchtigten
„Strudel“, aus dem Zittel uns langsam herauszieht, indem er Descartes’ Begriffe präzisiert und sei-
ne Abbildungen luziden Neuinterpretationen unterzieht.
Der erste Teil untersucht Descartes’ vernachlässigtes Frühwerk, besonders die farbigen Schilde-
rungen dreier Träume, die auf seine Entdeckung einer mirabilis scientia anspielen, unter der nicht,
wie häufig angenommen, eine mathesis, sondern eine sapientia universalis zu verstehen sei, die
auf der Verkettung aller Wissenschaften beruhe. Dieser catenatio entspricht eine ästhetische,
über  den diskursiven Verstand hinausgehende Form der  Erkenntnis,  die  für  Descartes’  Werk
bestimmend werden würde.
Im zweiten Teil widmet Zittel sich den literarischen Darstellungsformen des Philosophen, seinen
Schlussverfahren und seiner Wende zur Empirie. Die Wahl kommunikativer Textgattungen und der
Einsatz der in jüngerer Zeit in den Fokus der Forschung gerückten Sprachbilder hat ihr Pendant in
den Leitmetaphern des Theaters, der Fabel, des Romans und des Gemäldes. In der Recherche de
la verité beispielsweise wird die kognitive Entwicklung mit dem Malen auf einer Tafel verglichen,
die an einem Wendepunkt im Leben ausgewischt und – wenn man Zittels gewagter Übersetzung
folgen möchte – unter Führung der Vernunft mit Unterstützung der Einbildungskraft und der Sinne
neu gemalt werden sollte. Der Generalzweifel dient letztlich seiner Überwindung: Hält die Vernunft
einmal die Zügel in der Hand, kann auch den Sinneswahrnehmungen wieder Bedeutung zugemes-
sen werden. Naturphänomene transparent machende Abbildungen können beim Abbau von Vorur-
teilen und bei der Neugestaltung der „Tafel“ helfen.
Die ausführliche Auseinandersetzung mit Descartes’ Schlussformen und insbesondere seiner Kon-
zepte von Intuition, Deduktion und Disposition führt Zittel zu einer Revision der mechanistischen
Lesart seiner Erklärungen von Körperfunktionen. Die Kenntnis von Automaten helfe Descartes
zwar beim Schluss von sichtbaren Phänomenen auf deren Ursachen, trotzdem aber behaupte er
keine Strukturisomerien und vernachlässige keineswegs die dynamische dispositio organischer
Körper. Zentral sind vor allem die für Embryologie wie Kosmologie relevanten Leitvorstellungen
Wirbel und Gärung, wobei die aristotelische Herkunft dieser Analogie übergangen wird. Im Kapitel
zu Descartes’ Experimentalpraxis wird deutlich, dass er seine naturphilosophischen Thesen oft
durch empirische Beobachtungen und Sektionen gewann und folglich keineswegs einen Antipo-
den zu Bacon darstellt – höchstens insofern, als dessen Traktate bilderlos sind, während sich Des-
cartes als „ein wohlkalkulierter Visualisierungsstratege“ (249) erweist.
Den Abbildungen nun widmet Zittel den dritten und umfangreichsten Teil seiner Studie. In einem
Rundumschlag wirft er den zuständigen Disziplinen vor, die Relevanz von Bildern für die Generie-
rung von Wissen zwar oft zu versichern, aber selten konkret vorzuführen. Dagegen unternimmt er
eine erhellende Kategorisierung der illustrativen, organisierenden und beweisenden Funktionen
von Bildern und untersucht die Frage nach ihrer empirischen Evidenz am Beispiel der medizini-
schen Abbildungen bei Vesal, Fabricius und Harvey. Descartes’ Illustrationen erwiesen sich in die-
sem Zusammenhang als besonders interessant, weil sie eine „bewusstseinsimmante Evidenzer-
fahrung nach außen“ verlagern (275) und nicht nur Phänomene, sondern auch hypothetische
Erklärungen visualisieren.
Das prägnanteste Beispiel einer „Bildkritik“ im besten Sinne ist Zittels Analyse der Illustrationen
des posthum in zwei verschiedenen Ausgaben erschienen Traité de l’homme, von denen nur die
von Claude Clerselier besorgte, französische Ausgabe bis heute rezipiert wird. Die Pointe von Zit-



ArtHist.net

3/4

tels Ausführungen liegt in der Behauptung, erst deren den Text häufig missrepräsentierende Bilder
hätten unser  heutiges Verständnis von Descartes’  Menschenbild  geprägt.  Erfinder  des esprit
mécanique sei folglich nicht Descartes, sondern Clerselier samt seiner Illustratoren.
Zittels Beobachtungen führen zu einer grundlegenden Revision der von Gottfried Boehm formulier-
ten Kriterien zur Unterscheidung von Bildern in Kunst und Wissenschaft. Wissenschaftliche Bilder
sind, wie der Autor zeigt, keineswegs immer eindeutig, kombinieren oft diagrammatische und
mimetische, empirische und rationalistische Elemente, können durchaus selbstreflexiv und fiktio-
nal sein und beziehen ihre Evidenz und unterschiedlichen Funktionen erst aus dem jeweiligen argu-
mentativen Kontext.
Insgesamt geht Zittel in der Ablehnung aller bisherigen Studien zu wissenschaftlichen Bildern
jedoch zu weit. Der durchgängig polemische Ton seiner Untersuchung, die bezüglich der Analyse
der Bildfunktionen – so Zittel in der Einleitung – „keine Vorbilder“ (21) haben soll, ähnelt dem revo-
lutionären Pathos seines Helden. Denn auch wenn Zittel die oft Rhetorik bleibenden Aufrufe zur
Analyse wissenschaftlicher Bilder zu Recht kritisiert, wäre seine profunde Studie ohne die kunst-
historische und bildwissenschaftliche Forschung zu Bild-Text-Relationen und die epistemologi-
sche Funktion von Bildern kaum denkbar. Explizit schließt Zittels Buch an die seminalen Studien
Horst Bredekamps zum visuellen Denken von Hobbes, Galilei und vor allem Leibniz an, dessen
Monadologie ebenfalls im Widerspruch zu seinem Interesse für multisensorische Erkenntnisfor-
men zu stehen scheint.
Gerade in einem Buch, das die „ästhetischen Formen“ des Denkens untersucht, wäre neben den
von Zittel gewürdigten Arbeiten von Peter Galison und Christoph Lüthy auch auf die Auseinander-
setzung Durs Grünbeins mit Descartes zu verweisen, der sich 2003 von dessen Schnee-Beobach-
tungen zu einem Versepos inspirieren ließ und den Philosophen 2008 nicht nur als „Wegbereiter
einer anthropologisch fundierten Poetik“, sondern auch als „Augenmensch“ porträtierte [2]. Wenn
auch nur im Modus eines Gedankenexperiments beschreibt Grünbein Begegnungen des Philoso-
phen mit Rembrandt und Frans Hals und skizziert somit einen Bereich konkreter ästhetischer
Erfahrung, den Zittel weitgehend unberücksichtigt lässt.
Auch wenn Descartes vielleicht ein wenig cartesischer war, als der Autor ihn präsentiert, bilden sei-
ne provokanten Thesen einen notwendigen Kontrapunkt zu den einseitig rationalistischen Darstel-
lungen des Philosophen. Dabei ist Zittels Werk ein Meilenstein nicht nur der Descartes-Forschung,
sondern auch der Bildwissenschaft und der zu einer „Wissenschaft ästhetischer Konzepte“ erwei-
terten philosophischen Ästhetik. Schade ist, dass die von Zittel analysierten „intimen Bild-Text-In-
teraktionen“ in dem Akademie-Band durch das schlechte Layout gestört werden. Dieser Makel soll-
te in Zukunft zu beheben möglich sein: zum alten Descartes-Bild zurückzukehren jedoch nicht.

[1] René Descartes: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie, III.1, AT VII, S. 34.

[2] Durs Grünbein: Vom Schnee oder Descartes in Deutschland, Frankfurt: Suhrkamp 2003 und ders.: Der

cartesische Taucher. Drei Meditationen, Frankfurt: Suhrkamp 2008, S. 12 und 53. In der Einleitung zu sei-

ner sorgfältigen Edition der Météores weist Zittel auf Grünbeins zunächst noch traditionelle Descartes-Deu-

tung hin (René Descartes: Les Météores/ Die Meteore, hg. übers. eingel. und kommentiert von Claus Zittel,

Frankfurt/M.: Klostermann 2006, S. 7, Anm. 10).

Empfohlene Zitation:

Jasmin Mersmann: [Rezension zu:] Zittel, Claus: Theatrum philosophicum. Descartes und die Rolle

ästhetischer Formen in der Wissenschaft (= Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel; 22), Berlin 2009.

In: ArtHist.net, 10.06.2011. Letzter Zugriff 10.01.2026. <https://arthist.net/reviews/384>.



ArtHist.net

4/4

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

