
1/5

Gebhardt, Johannes: Apparitio Sacri - Occultatio Operis. Zeigen und Verbergen von
Kultbildern in Italien und Spanien (1600-1700) (= Veröffentlichungen der Bibliotheca
Hertziana Max-Planck-Institut für Kunstgeschichte; Band 48), München: Hirmer
Verlag 2020
ISBN-13: 978-3-7774-3713-2, 338 Seiten, EUR 49.90 (DE), EUR 51.30 (AT)

Rezensiert von: Steffen Zierholz, Universität Tübingen

Johannes Gebhardts Monografie, es handelt sich um die leicht überarbeitete Fassung seiner Dis-
sertationsschrift, reiht sich in die qualitätsvollen Arbeiten ein, die die frühneuzeitliche Retabel- und
Kultbildforschung in den letzten Jahren bereichert haben.[1] Im Mittelpunkt der Studie steht eine
Inszenierungspraxis, bei der das Altarbild durch einen versteckten Seilzugmechanismus abge-
senkt wird – in der Terminologie des Verfassers ein „offenbarendes Bild“ (S. 19) –, um den Blick
auf ein religiöses Gnadenbild freizugeben. Francisco Ribaltas Letztes Abendmahl im Real Colegio
Seminario de Corpus Christi in Valencia dient als einleitendes Beispiel, welches das Erkenntnisin-
teresse des Autors präzisiert. Der im Titel der Arbeit formulierte Gegensatz zwischen apparitio
sacri und occultatio operis bezeichnet das ritualisierte Ver- und Enthüllen des Gnadenbildes, das
der Verfasser im Kontext liturgisch-zeremonieller Praktiken untersucht, wobei die Rolle der verant-
wortlichen  Bruderschaften  und  Ordensgemeinschaften  besonders  berücksichtigt  wird.  Im
Anschluss an das Konzil von Trient, das den Bildgebrauch und die Verehrung von Gnadenbildern
affirmiert, wird, wie Gebhardt anhand von vier Fallstudien überzeugend illustriert, die ostentatio
des Bildes performativ gesteigert und multisensorisch inszeniert.

Den Fallstudien ist ein hinführendes Kapitel vorangestellt, das sich mit der Entstehung, Funktion
und den Vorläufern der Inszenierungspraxis befasst. Gebhardt verortet diese innerhalb der bis ins
Mittelalter zurückreichenden Tradition der Ent- und Verhüllung von Kultbildern durch Vorhänge.
Diese Praxis werde von den mechanisch absenkbaren Altarbildern nicht abgelöst, sondern parallel
fortgeführt, wobei offengelassen wird, wann und warum welche Inszenierungsform, manchmal
auch in Kombination, zum Einsatz kommt. Unter Rekurs auf die biblische Tradition beschreibt Geb-
hardt, wie das absenkbare Bild, in Analogie zum Vorhang, den Moment der göttlichen Offenbarung
sinnlich wahrnehmbar macht. Im Unterschied zu den händisch einstellbaren nordalpinen Flügelal-
tären manifestiere sich im mechanischen Absenken eine scheinbar göttliche Handlungsmacht,
durch die sich das Gnadenbild dem Publikum auf wundersame Weise offenbare. Die verwendeten
Seilzugmechanismen kamen bereits in religiösen Theateraufführungen zum Einsatz, die, wie auch
die in den Bildlegenden mannigfach überlieferten wundersamen Selbstenthüllungen, den Wahrneh-
mungshorizont der Zeit geprägt haben.

Die erste Fallstudie widmet sich der Madonna della Vallicella in der Kirche der Oratorianerkongre-
gation Santa Maria in Vallicella. Es handelt sich zweifellos um eines der bekanntesten und bester-
forschten römischen Gnadenbilder, die im Zuge der Transferierung zum Hauptaltar von Peter Paul
Rubens reinszeniert wurde. Während die ältere Forschung die abgelehnte erste Fassung und die
in situ befindliche zweite Fassung vorwiegend innerhalb eines bildtheologischen Diskurses unter-



ArtHist.net

2/5

sucht hat, fokussiert Gebhardt auf eine mit dem Auftraggeber Cesare Baronio verbundene perso-
nenbezogene memoria und postuliert, dass es sich bei der ersten Fassung um ein absenkbares
Altarbild handeln musste.[2] Ausgangspunkt sei Baronios Wunsch, seine letzte Ruhestätte im
Chorbereich durch die Präsentation der Ikone und Reliquien seiner Titularkirche aufzuwerten. Als
Indiz hierfür sieht Gebhardt die nachweislich in Auftrag gegebenen Kopfreliquiare der Heiligen
Nereus, Achilleus, Domitilla, Papianus und Maurus, die am Hauptaltar aufgestellt werden sollten.
Rubens’ erste Fassung sollte beim Absenken Ikone und Reliquiare gemeinsam offenbaren, so
dass auf der ersten Pala entsprechend alle Heiligen mit dem Gnadenbild dargestellt werden muss-
ten. Wenngleich Gebhardt für eine solche Inszenierung keine dokumentarische Evidenz anführen
kann, verweist er auf ähnliche Beispiele. So ist die Kapelle mit der Madonna della Strada in Il Gesù
mit Gemälden geschmückt, die Szenen aus dem Leben Mariens zeigen, und die jeweils als Reliqui-
enschränke fungieren. Neben aufklappbaren Reliquienaltären (El Escorial) existieren Retabel, die
mit absenkbaren Bildern arbeiten (Trasacco, Tagliacozzo), zuweilen auch mit integrierten Rahmen-
bildern (Petritoli), die den Blick auf Reliquien freigeben. Allerdings offenbaren die angeführten Wer-
ke ausschließlich Reliquiare und nicht, wie Gebhardt annimmt, eine Konfiguration von Reliquien
und Gnadenbild. Diese Ausnahmestellung ist zwar nicht fragwürdig, doch zumindest erklärungsbe-
dürftig. Erst mit dem Tod Baronios wurde mit der zweiten Fassung eine plurale Bildform in Auf-
trag gegeben, die die Madonna della Vallicella als das alleinige kultische Aushängeschild propagie-
re.

Die zweite Fallstudie befasst sich mit der Ikoneninszenierung in der Kirche der Bruderschaft San-
tissimà Trinità dei Pellegrini e Convalescenti. Das Kultbild, eine Maria lactans, stammt aus dem
15. Jahrhundert und ist eingerahmt von Giovanni Battista Riccis Altarbild mit den Heiligen Bene-
dikt und Josef. Anhand der Auswertung von bislang unpubliziertem Archivmaterial gelingt es Geb-
hardt, nicht nur den Wandel der Verehrungspraxis, sondern auch die Dynamik und die Hintergrün-
de der Neuinszenierung detailliert nachzuzeichnen. Diese wird angesichts des Neubaus von 1603
virulent, wobei die Ikone nur wenige Jahre den Hauptaltar schmückte, um dann von der zentralen
Blickachse in einer Seitenkapelle transferiert zu werden. Diese im Vergleich zur Inszenierung im
Vorgängerbau erfolgte Abwertung, die auch angesichts der skizzierten Popularität des Gnadenbil-
des merkwürdig erscheint, wird aber nicht weiter thematisiert. Während über die frühe Inszenie-
rung nur Vermutungen angestellt werden können, findet Gebhardt Quellen, die ein durch einen Seil-
mechanismus absenkbares Bild belegen. Die im Rahmen der Krönung des Marienbildes 1654
erfolgte kultische Aufwertung war Anlass dafür, eine von der Forschung bislang unbeachtete freie
Kopie der Ikone in Auftrag zu gegeben, die der Verfasser anhand von Archivalien und einer stilkriti-
schen Einordnung, dem Madonnenmaler Giovanni Battista Salvi, genannt Il Sassoferrato, zuschrei-
ben konnte.  Dieses Gemälde erfuhr vor allem im 19.  Jahrhundert  eine wortwörtlich bewegte
Geschichte, als sie aus seinem ursprünglichen kultischen Kontext herausgelöst, aufgrund seiner
künstlerischen Qualität selbst verehrungswürdigen Charakter erhielt und erst seit 2011 wieder an
seinem ihm zugedachten Ort angebracht ist. Die Inszenierung weist unübersehbare Parallelen zu
Rubens’ Lösung in der Chiesa Nuova auf, die Gebhardt als bewusste bildkünstlerische Referenz
auf die Oratorianer und Filippo Neri deutet. Die Bruderschaft, die Neri als angebliches Gründungs-
mitglied anführt, hatte in den 1540er Jahren nachweislich ihren Sitz in der Kirche San Girolamo
della Carità, dem Ort, an dem auch Neri lebte und der als erster Treffpunkt der Oratorianer-Kongre-
gation vor deren Bestätigung diente. Angesichts des Konkurrenzverhältnisses zwischen den neu
gegründeten karitativen Bruderschaften innerhalb Roms kam der Erwerb eines wundertätigen Gna-



ArtHist.net

3/5

denbildes und dessen Einbezug in die Verehrungspraxis der Bruderschaft ein hoher Stellenwert
zu. In diesem Sinne muss der Rekurs auf eine dezidiert oratorianische Form der Ikoneninszenie-
rung, ähnlich wie der Bezug auf Neri als mythische Gründungsfigur, als „wichtiges Legitimierungs-
instrument eines tridentinischen Traditionsverständnisses“ (S. 134) verstanden werden.

Zu den stärksten Kapiteln der Arbeit gehören die Ausführungen zu dem in der Kirche San Marcello
al Corso aufbewahrten wundertätigen Kruzifix, insbesondere in der Neuinszenierung von 1681. Im
Zuge dessen wurde der verschließbare Tabernakel durch ein von Luigi Garzi gemaltes Altarbild
mit Kreuztragenden Engel ersetzt, das heute in den Räumlichkeiten des Konvents der Bruder-
schaft aufbewahrt wird. Das Kruzifix befand sich seit dem Secondo Cinquecento dauerhaft in der
Kapelle und war zusammen mit einem Holzpartikel des wahren Kreuzes das Zentrum der kulti-
schen Verehrung. Absicht der Neuinszenierung war eine nicht näher explizierte „perfettione dell’al-
tare“ (S. 191), wobei das Zusammenspiel zwischen Architekt, Kunsthandwerker, Garzi und weite-
ren Künstlern sowie die Funktionsweise des Seilzugmechanismus über eine minutiöse Archivar-
beit rekonstruiert wird. Gebhardt weist nach, dass die Enthüllung in ein „audio-visuelles Gesamt-
konzept“  (S.  205)  eingebunden  wurde,  um  eine  größtmögliche  emotionale  Involvierung  der
Betrachter:innen zu gewährleisten. Als Garzis direktes Vorbild erkennt Gebhardt überzeugend das
nach Entwürfen Berninis gestaltete Kreuzrelief am Vierungspfeiler von Sankt Peter, das deutliche
formale und konzeptuelle Bezüge aufweist. Garzi konnte mit dem den Vierungspfeilern zugrunde-
liegenden eschatologischen Programm an die bereits vorhandene Ausmalung Daniele da Volter-
ras aus dem 16. Jahrhundert Bezug nehmen. Damit manifestiere sich die enge Verbindung der
Bruderschaft zu Sankt Peter, nicht mehr nur rituell durch den Prozessionsweg, sondern auch in
der bildkünstlerischen Ausschmückung. Garzis Darstellung und das Kreuzrelief bilden gleichsam
eine ikonografische Klammer, die den Status des wundertätigen Kruzifixes als Kultbild legitimiert
und gleichsam päpstlich sanktioniert.

Die Ent- und Verhüllung von Pierre Legros’ Silberstatue in Andrea Pozzos Ignatius-Altar in der
Jesuitenkirche Il Gesù bildet den Abschluss des Hauptteils der Arbeit. Die Idee hierzu gehe angeb-
lich auf den spanischen Ordensgeneral Thyrsus Gonzàlez zurück, doch liege eher eine Form plura-
ler Autorschaft nahe, zumal in der Planung mit Giovanni Antonio de Rossi jener Architekt involviert
war, der die Entwürfe für die Neuinszenierung in San Marcello al Corso lieferte. Ferner zeigt Geb-
hardt anhand Pozzos dokumentierter Aufenthalte in Norditalien auf, dass der Künstler mit der Ins-
zenierungspraxis vertraut war, bevor er nach Rom kam. Evonne Levys These folgend waren nach
Gebhardt weniger die im Altar inkorporierten Reliquien Ignatius von Loyolas von Relevanz, als der
Versuch Legros’ Statue als zusätzliches Kultobjekt zu etablieren.[3] Aufgrund der deutlich sichtba-
ren Textur des Messgewandes interpretiert Gebhardt diese als statua vestita, die im Sinne der Vor-
hangidee das Schauverlangen durch die Verhüllung steigere (S. 262). Im Gegensatz zur verloren-
gegangenen Holzskulptur in der Casa professa, eine mit der originalen Kasel bekleidete vera effi-
gies, ist bei Legros die Textur lediglich fingiert, Gewand und Körper durch dieselbe Materialästhe-
tik charakterisiert, so dass eine Verortung innerhalb der spanischen Tradition der imagenes de ves-
tir nicht gänzlich überzeugt. Zudem sind, wie Gebhardt selbst einschränkt, rituelle Bekleidungs-
handlungen, die Anbringung von Votivgaben und das Mitführen in Prozessionen nicht nachweis-
bar. Vielleicht wäre es fruchtbarer gewesen, die Verwendung von Silber im Sinne einer Materialpo-
litik nachzugehen. Gebhardt geht kurz auf die Verbreitung von Silberstatuen ein, die in Spanien
oder in spanischen Einfluss- bzw. Herrschaftsbereichen verbreitet sind. Möglicherweise ging es
Gonzàlez, dem ersten spanischen Ordensgeneral nach Francisco de Borja (1565-1573), gezielt dar-



ArtHist.net

4/5

um, Ignatius’ hispanità zu propagieren. Denkbar wäre aber auch, die durch die Absenkung des
Altarbildes neu entstandenen medialen und narrativen Bezüge zwischen Ignatius mit den Figuren
Gottvaters und Christus im Altargiebel zu untersuchen. Die skulpturale Konfiguration entspricht
dann einer etablierten Ignatius-Ikonografie, die, insbesondere in Verbindung mit Pietro da Corto-
nas Tod des Franz Xaver in der gegenüberliegenden Querhauskapelle, eine bestimmte Idee von
Priesterschaft vermittelt.

Es ist Gebhardts großes Verdienst, erstmals eine systematische Studie zu einer Inszenierungs-
form vorzulegen, die bis dato hauptsächlich mit Peter Paul Rubens Hauptaltar in der Kirche Santa
Maria  in  Vallicella  in  Verbindung gebracht  wurde.  Dagegen verdeutlicht  die  Studie,  dass der
Gebrauch mobiler Bildträger weniger eine künstlerische Ausnahmeleistung, sondern eine verbreite-
te frühneuzeitliche Inszenierungspraxis von religiösen Gnadenbildern war. Die Arbeit beeindruckt
vor allem durch eine außergewöhnlich breite Quellenkenntnis, die es dem Verfasser ermöglicht,
die Beweggründe einer Neuinszenierung, Funktionsweise der Mechanismen und Aufstellungsorte
der Gnadenbilder zu rekonstruieren. Zudem wird deutlich, wie effektvoll und multisensorisch die
Enthüllung jeweils durch Lichtregie, Musik und Gesang inszeniert wurde, wobei die praxeologi-
sch-performative Einbindung je nach Fallstudie (und der damit verbundenen Quellenlage) mal
mehr (San Marcello al Corso), mal weniger (Santa Maria in Vallicella) detailliert ausfällt. Die durch-
weg qualitätsvollen Abbildungen umfassen auch die hinter dem Altar versteckten Seilzugmecha-
nismen und machen der Forschung äußerst seltenes Bildmaterial zugänglich. Lediglich der Erwar-
tungshaltung einer bestimmten Leserschaft kann die Lektüre nicht gerecht werden. Der ausführli-
che Einstieg mit Ribaltas Letztes Abendmahl legt eine inter- und transkulturelle Studie nahe. Geb-
hardt konstatiert ein „Defizit im Hinblick auf eine interkulturelle Auseinandersetzung mit der Kunst
der Iberischen Halbinsel“ (S. 19), die er selbst aber nur vereinzelt und unsystematisch führt, etwa
im Kapitel zu Pozzos Ignatius-Altar. Ebenso ist der Titel der Arbeit missverständlich. Obgleich
„Kultbilder in Italien und Spanien“ zum Untersuchungsgegenstand erhoben werden, befassen sich
die vier Hauptkapitel ausschließlich mit römischen Fallbeispielen; außerrömische und spanische
Werke werden allenfalls en passant oder in kurzen Exkursen besprochen. Dabei wäre eine alterna-
tive topografische Schwerpunktsetzung möglich gewesen. Von den dreißig italienischen Beispie-
len, die Gebhardt im Zuge seiner Forschung zusammentragen konnte, und die wohl nur die „Spitze
des Eisbergs“ (S. 39) seien, hätte man etwa stärker die kunsthistorische ‚Peripherie‘ berücksichti-
gen können. Dessen ungeachtet leistet die Arbeit einen grundlegenden Beitrag, welcher der früh-
neuzeitlichen Retabel- und Kultbildforschung, auch über Italien hinaus, wichtige Impulse verleihen
dürfte.

--

[1] Isabella Augart, Rahmenbilder. Konfigurationen der Verehrung im frühneuzeitlichen Italien (= Italienische

Forschungen des Kunsthistorischen Instituts in Florenz, Max-Planck-Institut, I Mandorli 25); Berlin/Mün-

chen: Deutscher Kunstverlag 2018; Sven Jakstat, Pedro Berruguete und das Altarbild in Spanien um 1500.

Zur Ästhetik und Semantik transkultureller Aneignungsprozesse (= Berliner Schriften zur Kunst), Pader-

born: Fink 2019; Helen Boeßenecker, Skulpturale Altäre im römischen Seicento. Die Vergegenwärtigung des

Sakralen, Petersberg: Michael Imhof, 2020.

[2] Aufbauend auf Volker Herzner, der plausibel dargelegt hat, dass das Kultbild hinter dem Altarbild posi-

tioniert werden sollte, Volker Herzner, „Honor refertur ad prototypa. Noch einmal zu Rubens’ Altarwerken

für die Chiesa Nuova in Rom“, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 42, 1979, S. 117–132.

[3] Evonne Levy, A Canonical Work of an Uncanonical Era: Re-reading the



ArtHist.net

5/5

Chapel of Saint Ignatius (1695–1699) in the Gesù of Rome, 2 Bde., Diss. Univ. Princeton 1993.

Empfohlene Zitation:

Steffen Zierholz: [Rezension zu:] Gebhardt, Johannes: Apparitio Sacri - Occultatio Operis. Zeigen und

Verbergen von Kultbildern in Italien und Spanien (1600-1700) (= Veröffentlichungen der Bibliotheca

Hertziana Max-Planck-Institut für Kunstgeschichte; Band 48), München 2020. In: ArtHist.net, 13.09.2024.

Letzter Zugriff 18.02.2026. <https://arthist.net/reviews/34506>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

