ArtHist net

Gebhardt, Johannes: Apparitio Sacri - Occultatio Operis. Zeigen und Verbergen von
Kultbildern in Italien und Spanien (1600-1700) (= Veroffentlichungen der Bibliotheca
Hertziana Max-Planck-Institut fiir Kunstgeschichte; Band 48), Miinchen: Hirmer
Verlag 2020

ISBN-13: 978-3-7774-3713-2, 338 Seiten, EUR 49.90 (DE), EUR 51.30 (AT)

Rezensiert von: Steffen Zierholz, Universitat Tiibingen

Johannes Gebhardts Monografie, es handelt sich um die leicht liberarbeitete Fassung seiner Dis-
sertationsschrift, reiht sich in die qualitatsvollen Arbeiten ein, die die friihneuzeitliche Retabel- und
Kultbildforschung in den letzten Jahren bereichert haben.[1] Im Mittelpunkt der Studie steht eine
Inszenierungspraxis, bei der das Altarbild durch einen versteckten Seilzugmechanismus abge-
senkt wird — in der Terminologie des Verfassers ein ,offenbarendes Bild” (S. 19) —, um den Blick
auf ein religioses Gnadenbild freizugeben. Francisco Ribaltas Letztes Abendmahl im Real Colegio
Seminario de Corpus Christi in Valencia dient als einleitendes Beispiel, welches das Erkenntnisin-
teresse des Autors prazisiert. Der im Titel der Arbeit formulierte Gegensatz zwischen apparitio
sacri und occultatio operis bezeichnet das ritualisierte Ver- und Enthiillen des Gnadenbildes, das
der Verfasser im Kontext liturgisch-zeremonieller Praktiken untersucht, wobei die Rolle der verant-
wortlichen Bruderschaften und Ordensgemeinschaften besonders beriicksichtigt wird. Im
Anschluss an das Konzil von Trient, das den Bildgebrauch und die Verehrung von Gnadenbildern
affirmiert, wird, wie Gebhardt anhand von vier Fallstudien (iberzeugend illustriert, die ostentatio
des Bildes performativ gesteigert und multisensorisch inszeniert.

Den Fallstudien ist ein hinflihrendes Kapitel vorangestellt, das sich mit der Entstehung, Funktion
und den Vorlaufern der Inszenierungspraxis befasst. Gebhardt verortet diese innerhalb der bis ins
Mittelalter zurlickreichenden Tradition der Ent- und Verhiillung von Kultbildern durch Vorhange.
Diese Praxis werde von den mechanisch absenkbaren Altarbildern nicht abgelost, sondern parallel
fortgefiihrt, wobei offengelassen wird, wann und warum welche Inszenierungsform, manchmal
auch in Kombination, zum Einsatz kommt. Unter Rekurs auf die biblische Tradition beschreibt Geb-
hardt, wie das absenkbare Bild, in Analogie zum Vorhang, den Moment der géttlichen Offenbarung
sinnlich wahrnehmbar macht. Im Unterschied zu den handisch einstellbaren nordalpinen Fliigelal-
taren manifestiere sich im mechanischen Absenken eine scheinbar goéttliche Handlungsmacht,
durch die sich das Gnadenbild dem Publikum auf wundersame Weise offenbare. Die verwendeten
Seilzugmechanismen kamen bereits in religiosen Theaterauffiihrungen zum Einsatz, die, wie auch
die in den Bildlegenden mannigfach liberlieferten wundersamen Selbstenthiillungen, den Wahrneh-
mungshorizont der Zeit gepragt haben.

Die erste Fallstudie widmet sich der Madonna della Vallicella in der Kirche der Oratorianerkongre-
gation Santa Maria in Vallicella. Es handelt sich zweifellos um eines der bekanntesten und bester-
forschten romischen Gnadenbilder, die im Zuge der Transferierung zum Hauptaltar von Peter Paul
Rubens reinszeniert wurde. Wahrend die dltere Forschung die abgelehnte erste Fassung und die
in situ befindliche zweite Fassung vorwiegend innerhalb eines bildtheologischen Diskurses unter-

1/5



ArtHist.net

sucht hat, fokussiert Gebhardt auf eine mit dem Auftraggeber Cesare Baronio verbundene perso-
nenbezogene memoria und postuliert, dass es sich bei der ersten Fassung um ein absenkbares
Altarbild handeln musste.[2] Ausgangspunkt sei Baronios Wunsch, seine letzte Ruhestétte im
Chorbereich durch die Prasentation der Ikone und Reliquien seiner Titularkirche aufzuwerten. Als
Indiz hierfiir sieht Gebhardt die nachweislich in Auftrag gegebenen Kopfreliquiare der Heiligen
Nereus, Achilleus, Domitilla, Papianus und Maurus, die am Hauptaltar aufgestellt werden sollten.
Rubens’ erste Fassung sollte beim Absenken Ikone und Reliquiare gemeinsam offenbaren, so
dass auf der ersten Pala entsprechend alle Heiligen mit dem Gnadenbild dargestellt werden muss-
ten. Wenngleich Gebhardt fiir eine solche Inszenierung keine dokumentarische Evidenz anfiihren
kann, verweist er auf dhnliche Beispiele. So ist die Kapelle mit der Madonna della Strada in Il Gesu
mit Gemalden geschmiickt, die Szenen aus dem Leben Mariens zeigen, und die jeweils als Reliqui-
enschrénke fungieren. Neben aufklappbaren Reliquienaltaren (El Escorial) existieren Retabel, die
mit absenkbaren Bildern arbeiten (Trasacco, Tagliacozzo), zuweilen auch mit integrierten Rahmen-
bildern (Petritoli), die den Blick auf Reliquien freigeben. Allerdings offenbaren die angefiihrten Wer-
ke ausschlieBlich Reliquiare und nicht, wie Gebhardt annimmt, eine Konfiguration von Reliquien
und Gnadenbild. Diese Ausnahmestellung ist zwar nicht fragwiirdig, doch zumindest erklarungsbe-
diirftig. Erst mit dem Tod Baronios wurde mit der zweiten Fassung eine plurale Bildform in Auf-
trag gegeben, die die Madonna della Vallicella als das alleinige kultische Aushangeschild propagie-
re.

Die zweite Fallstudie befasst sich mit der Ikoneninszenierung in der Kirche der Bruderschaft San-
tissima Trinita dei Pellegrini e Convalescenti. Das Kultbild, eine Maria lactans, stammt aus dem
15. Jahrhundert und ist eingerahmt von Giovanni Battista Riccis Altarbild mit den Heiligen Bene-
dikt und Josef. Anhand der Auswertung von bislang unpubliziertem Archivmaterial gelingt es Geb-
hardt, nicht nur den Wandel der Verehrungspraxis, sondern auch die Dynamik und die Hintergriin-
de der Neuinszenierung detailliert nachzuzeichnen. Diese wird angesichts des Neubaus von 1603
virulent, wobei die Ikone nur wenige Jahre den Hauptaltar schmiickte, um dann von der zentralen
Blickachse in einer Seitenkapelle transferiert zu werden. Diese im Vergleich zur Inszenierung im
Vorgangerbau erfolgte Abwertung, die auch angesichts der skizzierten Popularitdt des Gnadenbil-
des merkwiirdig erscheint, wird aber nicht weiter thematisiert. Wahrend Gber die friihe Inszenie-
rung nur Vermutungen angestellt werden kdnnen, findet Gebhardt Quellen, die ein durch einen Seil-
mechanismus absenkbares Bild belegen. Die im Rahmen der Kronung des Marienbildes 1654
erfolgte kultische Aufwertung war Anlass dafiir, eine von der Forschung bislang unbeachtete freie
Kopie der lkone in Auftrag zu gegeben, die der Verfasser anhand von Archivalien und einer stilkriti-
schen Einordnung, dem Madonnenmaler Giovanni Battista Salvi, genannt Il Sassoferrato, zuschrei-
ben konnte. Dieses Gemalde erfuhr vor allem im 19. Jahrhundert eine wortwoértlich bewegte
Geschichte, als sie aus seinem urspriinglichen kultischen Kontext herausgeldst, aufgrund seiner
kiinstlerischen Qualitat selbst verehrungswirdigen Charakter erhielt und erst seit 2011 wieder an
seinem ihm zugedachten Ort angebracht ist. Die Inszenierung weist uniibersehbare Parallelen zu
Rubens’ Losung in der Chiesa Nuova auf, die Gebhardt als bewusste bildkiinstlerische Referenz
auf die Oratorianer und Filippo Neri deutet. Die Bruderschaft, die Neri als angebliches Griindungs-
mitglied anfihrt, hatte in den 1540er Jahren nachweislich ihren Sitz in der Kirche San Girolamo
della Carita, dem Ort, an dem auch Neri lebte und der als erster Treffpunkt der Oratorianer-Kongre-
gation vor deren Bestéatigung diente. Angesichts des Konkurrenzverhéltnisses zwischen den neu
gegriindeten karitativen Bruderschaften innerhalb Roms kam der Erwerb eines wundertatigen Gna-

2/5



ArtHist.net

denbildes und dessen Einbezug in die Verehrungspraxis der Bruderschaft ein hoher Stellenwert
zu. In diesem Sinne muss der Rekurs auf eine dezidiert oratorianische Form der Ikoneninszenie-
rung, ahnlich wie der Bezug auf Neri als mythische Griindungsfigur, als ,wichtiges Legitimierungs-
instrument eines tridentinischen Traditionsversténdnisses” (S. 134) verstanden werden.

Zu den starksten Kapiteln der Arbeit gehoren die Ausfiihrungen zu dem in der Kirche San Marcello
al Corso aufbewahrten wundertatigen Kruzifix, insbesondere in der Neuinszenierung von 1681. Im
Zuge dessen wurde der verschlieRbare Tabernakel durch ein von Luigi Garzi gemaltes Altarbild
mit Kreuztragenden Engel ersetzt, das heute in den Raumlichkeiten des Konvents der Bruder-
schaft aufbewahrt wird. Das Kruzifix befand sich seit dem Secondo Cinquecento dauerhaft in der
Kapelle und war zusammen mit einem Holzpartikel des wahren Kreuzes das Zentrum der kulti-
schen Verehrung. Absicht der Neuinszenierung war eine nicht naher explizierte ,perfettione dell’al-
tare” (S. 191), wobei das Zusammenspiel zwischen Architekt, Kunsthandwerker, Garzi und weite-
ren Kiinstlern sowie die Funktionsweise des Seilzugmechanismus iber eine minutiose Archivar-
beit rekonstruiert wird. Gebhardt weist nach, dass die Enthiillung in ein ,audio-visuelles Gesamt-
konzept” (S. 205) eingebunden wurde, um eine groRtmdgliche emotionale Involvierung der
Betrachter:innen zu gewahrleisten. Als Garzis direktes Vorbild erkennt Gebhardt iiberzeugend das
nach Entwiirfen Berninis gestaltete Kreuzrelief am Vierungspfeiler von Sankt Peter, das deutliche
formale und konzeptuelle Beziige aufweist. Garzi konnte mit dem den Vierungspfeilern zugrunde-
liegenden eschatologischen Programm an die bereits vorhandene Ausmalung Daniele da Volter-
ras aus dem 16. Jahrhundert Bezug nehmen. Damit manifestiere sich die enge Verbindung der
Bruderschaft zu Sankt Peter, nicht mehr nur rituell durch den Prozessionsweg, sondern auch in
der bildkiinstlerischen Ausschmiickung. Garzis Darstellung und das Kreuzrelief bilden gleichsam
eine ikonografische Klammer, die den Status des wundertatigen Kruzifixes als Kultbild legitimiert
und gleichsam péapstlich sanktioniert.

Die Ent- und Verhiillung von Pierre Legros’ Silberstatue in Andrea Pozzos Ignatius-Altar in der
Jesuitenkirche Il Gesu bildet den Abschluss des Hauptteils der Arbeit. Die Idee hierzu gehe angeb-
lich auf den spanischen Ordensgeneral Thyrsus Gonzalez zuriick, doch liege eher eine Form plura-
ler Autorschaft nahe, zumal in der Planung mit Giovanni Antonio de Rossi jener Architekt involviert
war, der die Entwiirfe fiir die Neuinszenierung in San Marcello al Corso lieferte. Ferner zeigt Geb-
hardt anhand Pozzos dokumentierter Aufenthalte in Norditalien auf, dass der Kiinstler mit der Ins-
zenierungspraxis vertraut war, bevor er nach Rom kam. Evonne Levys These folgend waren nach
Gebhardt weniger die im Altar inkorporierten Reliquien Ignatius von Loyolas von Relevanz, als der
Versuch Legros’ Statue als zusatzliches Kultobjekt zu etablieren.[3] Aufgrund der deutlich sichtba-
ren Textur des Messgewandes interpretiert Gebhardt diese als statua vestita, die im Sinne der Vor-
hangidee das Schauverlangen durch die Verhiillung steigere (S. 262). Im Gegensatz zur verloren-
gegangenen Holzskulptur in der Casa professa, eine mit der originalen Kasel bekleidete vera effi-
gies, ist bei Legros die Textur lediglich fingiert, Gewand und Kérper durch dieselbe Materialasthe-
tik charakterisiert, so dass eine Verortung innerhalb der spanischen Tradition der imagenes de ves-
tir nicht ganzlich tberzeugt. Zudem sind, wie Gebhardt selbst einschrankt, rituelle Bekleidungs-
handlungen, die Anbringung von Votivgaben und das Mitfiihren in Prozessionen nicht nachweis-
bar. Vielleicht wére es fruchtbarer gewesen, die Verwendung von Silber im Sinne einer Materialpo-
litik nachzugehen. Gebhardt geht kurz auf die Verbreitung von Silberstatuen ein, die in Spanien
oder in spanischen Einfluss- bzw. Herrschaftsbereichen verbreitet sind. Moglicherweise ging es
Gonzalez, dem ersten spanischen Ordensgeneral nach Francisco de Borja (1565-1573), gezielt dar-

3/5



ArtHist.net

um, Ignatius’ hispanita zu propagieren. Denkbar ware aber auch, die durch die Absenkung des
Altarbildes neu entstandenen medialen und narrativen Bezlige zwischen Ignatius mit den Figuren
Gottvaters und Christus im Altargiebel zu untersuchen. Die skulpturale Konfiguration entspricht
dann einer etablierten Ignatius-lkonografie, die, insbesondere in Verbindung mit Pietro da Corto-
nas Tod des Franz Xaver in der gegeniiberliegenden Querhauskapelle, eine bestimmte Idee von
Priesterschaft vermittelt.

Es ist Gebhardts grofRes Verdienst, erstmals eine systematische Studie zu einer Inszenierungs-
form vorzulegen, die bis dato hauptsachlich mit Peter Paul Rubens Hauptaltar in der Kirche Santa
Maria in Vallicella in Verbindung gebracht wurde. Dagegen verdeutlicht die Studie, dass der
Gebrauch mobiler Bildtrager weniger eine kiinstlerische Ausnahmeleistung, sondern eine verbreite-
te frihneuzeitliche Inszenierungspraxis von religiosen Gnadenbildern war. Die Arbeit beeindruckt
vor allem durch eine auRergewdhnlich breite Quellenkenntnis, die es dem Verfasser ermdglicht,
die Beweggriinde einer Neuinszenierung, Funktionsweise der Mechanismen und Aufstellungsorte
der Gnadenbilder zu rekonstruieren. Zudem wird deutlich, wie effektvoll und multisensorisch die
Enthillung jeweils durch Lichtregie, Musik und Gesang inszeniert wurde, wobei die praxeologi-
sch-performative Einbindung je nach Fallstudie (und der damit verbundenen Quellenlage) mal
mehr (San Marcello al Corso), mal weniger (Santa Maria in Vallicella) detailliert ausfallt. Die durch-
weg qualitatsvollen Abbildungen umfassen auch die hinter dem Altar versteckten Seilzugmecha-
nismen und machen der Forschung dufRerst seltenes Bildmaterial zugénglich. Lediglich der Erwar-
tungshaltung einer bestimmten Leserschaft kann die Lektire nicht gerecht werden. Der ausftihrli-
che Einstieg mit Ribaltas Letztes Abendmahl legt eine inter- und transkulturelle Studie nahe. Geb-
hardt konstatiert ein ,Defizit im Hinblick auf eine interkulturelle Auseinandersetzung mit der Kunst
der Iberischen Halbinsel” (S. 19), die er selbst aber nur vereinzelt und unsystematisch fiihrt, etwa
im Kapitel zu Pozzos Ignatius-Altar. Ebenso ist der Titel der Arbeit missverstéandlich. Obgleich
LKultbilder in Italien und Spanien” zum Untersuchungsgegenstand erhoben werden, befassen sich
die vier Hauptkapitel ausschliel3lich mit romischen Fallbeispielen; auBerrémische und spanische
Werke werden allenfalls en passant oder in kurzen Exkursen besprochen. Dabei ware eine alterna-
tive topografische Schwerpunktsetzung moglich gewesen. Von den dreilig italienischen Beispie-
len, die Gebhardt im Zuge seiner Forschung zusammentragen konnte, und die wohl nur die ,Spitze
des Eisbergs” (S. 39) seien, hitte man etwa stérker die kunsthistorische ,Peripherie’ beriicksichti-
gen konnen. Dessen ungeachtet leistet die Arbeit einen grundlegenden Beitrag, welcher der friih-
neuzeitlichen Retabel- und Kultbildforschung, auch Uber Italien hinaus, wichtige Impulse verleihen
dirfte.

[1] Isabella Augart, Rahmenbilder. Konfigurationen der Verehrung im friihneuzeitlichen Italien (= Italienische
Forschungen des Kunsthistorischen Instituts in Florenz, Max-Planck-Institut, | Mandorli 25); Berlin/Miin-
chen: Deutscher Kunstverlag 2018; Sven Jakstat, Pedro Berruguete und das Altarbild in Spanien um 1500.
Zur Alisthetik und Semantik transkultureller Aneignungsprozesse (= Berliner Schriften zur Kunst), Pader-
born: Fink 2019; Helen BoeRenecker, Skulpturale Altadre im rémischen Seicento. Die Vergegenwaértigung des
Sakralen, Petersberg: Michael Imhof, 2020.

[2] Aufbauend auf Volker Herzner, der plausibel dargelegt hat, dass das Kultbild hinter dem Altarbild posi-
tioniert werden sollte, Volker Herzner, ,Honor refertur ad prototypa. Noch einmal zu Rubens’ Altarwerken
fiir die Chiesa Nuova in Rom*, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 42,1979, S. 117-132.

[3] Evonne Levy, A Canonical Work of an Uncanonical Era: Re-reading the

4/5



ArtHist.net

Chapel of Saint Ignatius (1695-1699) in the Gesu of Rome, 2 Bde., Diss. Univ. Princeton 1993.

Empfohlene Zitation:

Steffen Zierholz: [Rezension zu:] Gebhardt, Johannes: Apparitio Sacri - Occultatio Operis. Zeigen und
Verbergen von Kultbildern in Italien und Spanien (1600-1700) (= Veré6ffentlichungen der Bibliotheca
Hertziana Max-Planck-Institut fiir Kunstgeschichte; Band 48), Miinchen 2020. In: ArtHist.net, 13.09.2024.
Letzter Zugriff 07.01.2026. <https://arthist.net/reviews/34506>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemal dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

5/5


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

