ArtHist net

Swan, Claudia: Art, science, and witchcraft in early modern Holland. Jacques de
Gheyn 11 (1565 - 1629) (= Cambridge studies in Netherlandish visual culture),
Cambridge [u.a.]: Cambridge University Press 2005

ISBN-13: 978-0-521-82674-7, XVII, 254 S

Rezensiert von: Jan Altmann

Erschienen in der Reihe ,Cambridge Studies in Netherlandish Visual Culture®, folgt die Monogra-
phie der amerikanischen Kunsthistorikerin Claudia Swan iiber Jacques de Gheyn Il. (1565-1629)
der durch Svetlana Alpers’ ,Art of Describing” (1983) begriindeten Forschungsrichtung, die die rea-
listischen Modi der niederlandischen Malerei epistemologisch in den Blick nimmt. Die vor allem
am Institute for Advanced Study in Princeton und am Max—Planck-Institut fiir Wissenschaftsge-
schichte in Berlin entstandene Studie basiert auf Swans Dissertation aus dem Jahre 1997, die
gleich von finf namhaften Professoren betreut worden war. Die Dankesworte der Autorin gehen
an eine imposante, sich liber zwei Seiten erstreckende Phalanx von Personen und Institutionen.

Seit Ernst Kris’ Beitrag zur Festschrift fir Julius von Schlosser wird das kiinstlerische Naturstudi-
um in der Frithen Neuzeit als ,wissenschaftlicher Naturalismus” geadelt [1]. Dieser Tradition folgt
auch Swan. Sie betont jedoch, dass de Gheyns Bilder naturhistorischer Objekte eine entscheiden-
de Verschiebung gegeniiber dem humanistischen Werk Diirers und seinen Nachfolgern markieren
(7). Bestarkt durch jiingere Entwicklungen in der Wissenschaftsgeschichte und Kunstgeschichts-
schreibung, pladiert Swan dafiir, eine — inzwischen von vielen Seiten geforderte — Geschichte von
Bildern (und nicht nur von Kunstwerken) zu schreiben (8) [2]. Auf dieser Basis wird versucht, den
bislang von der Forschung weitgehend iibergangenen Dualismus zwischen empirischer Naturbeo-
bachtung und imaginierenden Bildschopfungen im Oeuvre de Gheyns hermeneutisch in den Griff
zu bekommen. Als Polymath hat de Gheyn auler seinen wissenschaftlich—naturalistischen Zeich-
nungen und Aquarellen auch ddmonische Bildphantasmen geschaffen. Mit grolRer Verve widmete
er sich der Darstellung des Hexenwesens. In den zwei Teilen ihrer Studie unternimmt es Swan,
den ,anscheinend antithetischen Riss zwischen beiden Arenen” von de Gheyns Schaffen (26) als
einen produktiven zu begreifen, ,um nicht nur die Unterscheidungen zwischen Kunst und Wissen-
schaft, sondern auch zwischen den Hervorbringungen auf beiden Gebieten aufzuheben.” (201)

Ausgangspunkt fiir Swans Uberlegungen ist eines von de Gheyns erstaunlichsten Werken: das
hybride Bild eines Einsiedlerkrebses und zweier Szenen von Hexerei (1602-3) aus dem Frankfur-
ter Stadel. Auf der Riickseite finden sich prazise Kleidungs— und Bewegungsstudien. Auf dem dop-
pelseitigen Blatt ereignet sich gewissermaRen eine reprasentative Uberblendung der beiden Pole
von de Gheyns kiinstlerischem Werk: einerseits einer duerst genauen Wiedergabe sichtbarer
Gegenstande und andererseits einer Skizzierung scheinbar fiktiver Gestalten und Geschehnisse
(195). Die widerspriichliche Erscheinung der bizarren Komposition aus hybriden Figuren und fakti-
schem Gegenstand auf der Vorderseite des Blattes, die durch die inkommensurablen Darstellungs-
weisen des Krebses und der ddamonischen Gestalten entsteht, ist fiir Swan keineswegs zufallig,
sondern Ausdruck der Verschiedenartigkeit beider Bildwelten. Wahrend die eine auf visueller Beob-

1/4



ArtHist.net

achtung beruht, entspringt die andere der Phantasie (10, 194f.).

An das Konzept der kiinstlerischen phantasia (18ff.) kniipft sich die innovativste These der Auto-
rin: Indem es in der Friihen Neuzeit sowohl in den Uberlegungen zur Kreativitat des Kiinstlers als
auch in physiologischen Theorien zu verhexter Einbildungskraft um mentale Bildproduktion geht,
Uberschneiden sich kunsttheoretischer und damonologischer Diskurs (24, 175, 184). Das Konzept,
in dem diese Uberschneidung besonders zum Vorschein kommt, ist verbliiffenderweise das der
"melancholischen Imagination” (186). Fiir friihneuzeitliche Theoretiker ddmonischer Einbildungen,
wie den flamischen Hofarzt Jan Wier, beglinstigt ein melancholischer Gemiitszustand eine verzerr-
te Wahrnehmung und macht damit anféllig fiir "teuflische Tauschungen” (180f.).

Wahrend es im zweiten Teil von Swans Studie um schépferische und diabolische phantasia geht,
befasst sich der erste Teil mit der kiinstlerischen Wiedergabe der sichtbaren Natur. Von besonde-
rer Bedeutung war dabei der Reprdsentationsmodus des naer het leven (nach dem Leben, ad
vivum, au vif, ad vivo). Hatte de Gheyn zuvor vor allem Druckgrafik im Stile seines Lehrers
Hendrick Goltzius produziert (29), wandte er sich mit seinem Umzug nach Leiden im Jahre 1595
und seinen Kontakten zur dortigen Universitat mehr und mehr der Malerei und dem Naturstudium
zu (51ff.). Umgekehrt profitierte die an der Leidener Universitat praktizierte Naturgeschichte vor
allem auf dem Gebiet der botanischen Beschreibung und der medizinischen Lehre von de Gheyns
Bildern ,nach dem Leben’ (64f.).

Es zeigte sich, dass das ,mimetische Potenzial“ von naer het leven entstandenen Bildern sowohl
flir naturgeschichtliche als auch fiir kiinstlerische Intentionen genutzt werden konnte (36). Bald
nach seiner Fertigstellung wurde de Gheyns so genanntes Lugt—Album mit zwei Dutzend Aquarel-
len von Gegenstdnden der Natur vom damals beriihmtesten Sammler von naturalia und artificialia
erworben, Kaiser Rudolf Il. (66). In der Prager Kunstkammer erganzte es die dhnlich gestalteten
Agquarell-Miniaturen Joris Hoefnagels. Zugleich bildete ein Blatt wie die Darstellung dreier Tulpen
in einer Terrakottavase (Tf. 2) eines der ersten Beispiele eines Genres, das charakteristisch fiir die
visuelle Kultur in den Niederlanden des 17. Jahrhunderts werden sollte: das Stillleben (66). Gerade
aufgrund ihrer effektvollen Genauigkeit war de Gheyns Miniaturmalerei (Verlichtery—Kunde) mehr
als eine bloRe Wiedergabe der Natur anach dem Leben’. Natur wurde hier geradezu ,gemacht’
(79). Indem die schiere Bildlichkeit und selbstgeniigsame, stilistisch neutrale Ausfiihrung von der
auktorialen Prasenz des Kiinstlers abhingen, konstituierte sich eine Form ,mimetischer Performan-
Z" (84). Zugleich virtuos durchgestaltet und von naturalistischer Intensitat — so, als erschienen die
Dinge der Natur ganz von selbst, ohne vermittelnde Darstellung —, changierten die Aquarelle des
Lugt-Albums zwischen Werken der Kunst und Wundern der Natur (94).

Trotz ihrer desideraten Thematik bleibt die Studie gelegentlich hinter den Erwartungen des
gespannten Lesers und ihren eigenen Mdglichkeiten zurlick. Obwohl Swan gerade das hybride
Frankfurter Blatt an den Anfang ihres Buches stellt, hatte die im Schlusskapitel (Kap. 7) wiederhol-
te These von der sich in de Gheyns ,dichotomen Oeuvre” verkérpernden Einheit von genauer Natur-
beobachtung und kunstvoller Imagination (195) noch konsequenter verfolgt werden kénnen. Das
deutet sich bereits mit der strikten Trennung der Studie in zwei nahezu unabhangige Teile und die
damit einhergehende Scheidung von de Gheyns Werk in einen wissenschaftlichen und einen phan-
tasmatischen Strang an. Doch ist einerseits eine naturalistische Naturdarstellung nicht gleichzu-
setzen mit wissenschaftlicher Praxis und ist andererseits der friihneuzeitliche Hexenglaube mit-

2/4



ArtHist.net

nichten ,radikal unwissenschaftlich” (26) [3]. Wie ja auch Swans eigene Ausfiihrungen zeigen, war
die Beschaftigung mit der Macht der Hexerei ein etablierter Zweig okzidentaler Gelehrsamkeit. Mit
ihrer jeweiligen Zuordnung zur Welt der Naturgeschichte und der Welt des Hexenwesens werden
de Gheyns Tier— und Pflanzenbilder fiir objektiver und empiristischer gehalten als sie es sein kon-
nen und seine Hexendarstellungen als phantasmatischer und imaginarer deklariert als sie schei-
nen.

Mit Sorge um ihren ikonologischen Zugriff beklagt die Autorin, dass kein zugehdriger Text, ja noch
nicht einmal eine Inschrift die ,dichte Akkumulation von Attributen und Praktiken der Hexerei" auf
de Gheyns Vorbereitung fiir den Hexensabbat (ca. 1610) begleite und anzeige, wie das Bild denn
nun zu interpretieren sei (174). Statt dieses Fehlen einer kommentierenden Textquelle zu bedau-
ern, ware es als Fingerzeig zu nehmen, dass de Gheyns Bildschépfungen keine ,Diskussionsbeitra-
ge” (194), keine exakten ,piktoralen Argumente” (172) zur Realitdt des Hexenwesens sind, son-
dern Visionen des Imagindren und Sichtbarmachungen des Unsichtbaren, die sich nicht auf eine
eindeutige Aussage festnageln lassen. Gerade de Gheyns Damonenbilder bestechen durch ihren
naturalistischen Duktus, ihre ,empiristische’ Kohdrenz. Das, was sie darstellen, scheint ,tatséach-
lich’ irgendwo zu existieren, ob nun in einer vermeintlichen Wirklichkeit, in melancholischen Phan-
tasmagorien oder in aberranten Traumgebilden. Sie zeigen eine Natur, die sichtbar wird mit gesch-
lossenen Augen (175). Wenn schon die Bildlogik von de Gheyns Darstellungen bestimmt werden
soll, dann vermisst der Leser tiefer gehende Bildanalysen. Das close reading beschrankt sich auf
gelehrte Texte (50). Beim Eintauchen in de Gheyns wilde Hexenphantasien gewinnt der Leser hin-
gegen den Eindruck, dass Swan de Gheyns Bildschopfungen nicht bis in ihre letzten, dunklen Fur-
chen auslotet — bis dorthin, wo das Diabolische, Ddmonische und Phantastische das Denken
untergrabt. Nichtsdestoweniger tragt Swans Arbeit dazu bei, bestehende Forschungsliicken zu
schlieRen. Denn obwohl die Naturgeschichte in der Friilhen Neuzeit ein zentrales Feld sowohl| wis-
senschaftlicher als auch kiinstlerischer Praktiken gewesen ist, ist das Genre des naturhistori-
schen Bildes noch immer nicht ausreichend in den Blick genommen worden. Entsprechendes gilt
fiir die visuelle und piktorale Imagination im jlingst diskutierten ,Dschungel der Hexenforschung”

[5].
Anmerkungen:

[1] Ernst Kris, ,Georg Hoefnagel und der wissenschaftliche Naturalismus®, in: Festschrift fiir Julius von Sch-
losser, hg. von Arpad Weixlgartner und Leo Planiscig, Ziirich: Amalthea, 1927, S. 243-252. Siehe z.B. Giint-
her Pass, ,Diirer und die wissenschaftliche Tierdastellung der Renaissance®, in: Albrecht Diirer und die Tier
- und Pflanzenstudien der Renaissance, hg. von Fritz Koreny, Jahrb. der Kunsthistorischen Sammlungen

in Wien, Bd. 82/83, n.F. Bd. 46/47,1986/1987, S. 57-67.

[2] Siehe z.B.: Brian S. Baigrie (Hg.): Picturing knowledge: historical and philosophical problems concer-
ning the use of art in science. Toronto 1996; Caroline A. Jones und Peter Galison (Hg.): Picturing science,
producing art. New York/London 1998; James Elkins: The domain of images. Ithaca/London 1999; Gott-
fried Boehm, ,Zwischen Auge und Hand: Bilder als Instrumente der Erkenntnis®, in: Bettina Heintz und Jorg
Huber (Hg.), Mit dem Auge denken: Strategien der Sichtbarmachung in wissenschaftlichen und virtuellen
Welten, Ziirich/Wien/New York 2001, S. 43-54; Martina HeRler (Hg.): Konstruierte Sichtbarkeiten. Wissen-
schafts- und Technikbilder seit der Frithen Neuzeit. Miinchen 2006.

[3] Gerd Schwerhoff: Esoterik statt Ethnologie? Mit Monika Neugebauer-Wélk unterwegs im Dschungel der

3/4



ArtHist.net

Hexenforschung. 1. August 2007. In: Katrin Moeller (Hg.): Hexenforschung/Forschungsdebatten. In: histori-
cum.net, URL: HYPERLINK ,http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/5505/"
http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/5505/ [27.01.2008]. Siehe auch Martin Kemp: ,'Im-
planted in our natures’”: humans, plants, and the stories of art”, in: David Philipp Miller und Peter Hanns
Reill (Hg.): Visions of empire: voyages, botany, and representations of nature. Cambridge 1996, S.

197-229.

[4] Mari't Westerman: ,After Iconography and Iconoclasm. Current Research in Netherlandish Art,

1566-1700". In: The Art Bulletin 84 (Juni 2002), 2, S. 351-372, S. 353 u. 356 sowie Anm. 46 u. 47.

Empfohlene Zitation:

Jan Altmann: [Rezension zu:] Swan, Claudia: Art, science, and witchcraft in early modern Holland. Jacques
de Gheyn Il (1565 - 1629) (= Cambridge studies in Netherlandish visual culture), Cambridge [u.a.] 2005. In:
ArtHist.net, 14.01.2009. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/335>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/5505/
http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/5505/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

