
1/4

Swan, Claudia: Art, science, and witchcraft in early modern Holland. Jacques de
Gheyn II (1565 - 1629) (= Cambridge studies in Netherlandish visual culture),
Cambridge [u.a.]: Cambridge University Press 2005
ISBN-13: 978-0-521-82674-7, XVII, 254 S

Rezensiert von: Jan Altmann

Erschienen in der Reihe „Cambridge Studies in Netherlandish Visual Culture“, folgt die Monogra-
phie der amerikanischen Kunsthistorikerin Claudia Swan über Jacques de Gheyn II. (1565–1629)
der durch Svetlana Alpers’ „Art of Describing” (1983) begründeten Forschungsrichtung, die die rea-
listischen Modi der niederländischen Malerei epistemologisch in den Blick nimmt. Die vor allem
am Institute for Advanced Study in Princeton und am Max–Planck–Institut für Wissenschaftsge-
schichte in Berlin entstandene Studie basiert auf Swans Dissertation aus dem Jahre 1997, die
gleich von fünf namhaften Professoren betreut worden war. Die Dankesworte der Autorin gehen
an eine imposante, sich über zwei Seiten erstreckende Phalanx von Personen und Institutionen.

Seit Ernst Kris‘ Beitrag zur Festschrift für Julius von Schlosser wird das künstlerische Naturstudi-
um in der Frühen Neuzeit als „wissenschaftlicher Naturalismus“ geadelt [1]. Dieser Tradition folgt
auch Swan. Sie betont jedoch, dass de Gheyns Bilder naturhistorischer Objekte eine entscheiden-
de Verschiebung gegenüber dem humanistischen Werk Dürers und seinen Nachfolgern markieren
(1). Bestärkt durch jüngere Entwicklungen in der Wissenschaftsgeschichte und Kunstgeschichts-
schreibung, plädiert Swan dafür, eine — inzwischen von vielen Seiten geforderte — Geschichte von
Bildern (und nicht nur von Kunstwerken) zu schreiben (8) [2]. Auf dieser Basis wird versucht, den
bislang von der Forschung weitgehend übergangenen Dualismus zwischen empirischer Naturbeo-
bachtung und imaginierenden Bildschöpfungen im Oeuvre de Gheyns hermeneutisch in den Griff
zu bekommen. Als Polymath hat de Gheyn außer seinen wissenschaftlich–naturalistischen Zeich-
nungen und Aquarellen auch dämonische Bildphantasmen geschaffen. Mit großer Verve widmete
er sich der Darstellung des Hexenwesens. In den zwei Teilen ihrer Studie unternimmt es Swan,
den „anscheinend antithetischen Riss zwischen beiden Arenen“ von de Gheyns Schaffen (26) als
einen produktiven zu begreifen, „um nicht nur die Unterscheidungen zwischen Kunst und Wissen-
schaft, sondern auch zwischen den Hervorbringungen auf beiden Gebieten aufzuheben.“ (201)

Ausgangspunkt für Swans Überlegungen ist eines von de Gheyns erstaunlichsten Werken: das
hybride Bild eines Einsiedlerkrebses und zweier Szenen von Hexerei (1602–3) aus dem Frankfur-
ter Städel. Auf der Rückseite finden sich präzise Kleidungs– und Bewegungsstudien. Auf dem dop-
pelseitigen Blatt ereignet sich gewissermaßen eine repräsentative Überblendung der beiden Pole
von de Gheyns künstlerischem Werk: einerseits einer äußerst genauen Wiedergabe sichtbarer
Gegenstände und andererseits einer Skizzierung scheinbar fiktiver Gestalten und Geschehnisse
(195). Die widersprüchliche Erscheinung der bizarren Komposition aus hybriden Figuren und fakti-
schem Gegenstand auf der Vorderseite des Blattes, die durch die inkommensurablen Darstellungs-
weisen des Krebses und der dämonischen Gestalten entsteht, ist für Swan keineswegs zufällig,
sondern Ausdruck der Verschiedenartigkeit beider Bildwelten. Während die eine auf visueller Beob-



ArtHist.net

2/4

achtung beruht, entspringt die andere der Phantasie (10, 194f.).

An das Konzept der künstlerischen phantasia (18ff.) knüpft sich die innovativste These der Auto-
rin: Indem es in der Frühen Neuzeit sowohl in den Überlegungen zur Kreativität des Künstlers als
auch in physiologischen Theorien zu verhexter Einbildungskraft um mentale Bildproduktion geht,
überschneiden sich kunsttheoretischer und dämonologischer Diskurs (24, 175, 184). Das Konzept,
in dem diese Überschneidung besonders zum Vorschein kommt, ist verblüffenderweise das der
"melancholischen Imagination“ (186). Für frühneuzeitliche Theoretiker dämonischer Einbildungen,
wie den flämischen Hofarzt Jan Wier, begünstigt ein melancholischer Gemütszustand eine verzerr-
te Wahrnehmung und macht damit anfällig für "teuflische Täuschungen“ (180f.).

Während es im zweiten Teil von Swans Studie um schöpferische und diabolische phantasia geht,
befasst sich der erste Teil mit der künstlerischen Wiedergabe der sichtbaren Natur. Von besonde-
rer Bedeutung war dabei der Repräsentationsmodus des naer het leven (nach dem Leben, ad
vivum,  au vif,  ad vivo).  Hatte de Gheyn zuvor  vor  allem Druckgrafik  im Stile  seines Lehrers
Hendrick Goltzius produziert (29), wandte er sich mit seinem Umzug nach Leiden im Jahre 1595
und seinen Kontakten zur dortigen Universität mehr und mehr der Malerei und dem Naturstudium
zu (51ff.). Umgekehrt profitierte die an der Leidener Universität praktizierte Naturgeschichte vor
allem auf dem Gebiet der botanischen Beschreibung und der medizinischen Lehre von de Gheyns
Bildern ‚nach dem Leben‘ (64f.).

Es zeigte sich, dass das „mimetische Potenzial“ von naer het leven entstandenen Bildern sowohl
für naturgeschichtliche als auch für künstlerische Intentionen genutzt werden konnte (36). Bald
nach seiner Fertigstellung wurde de Gheyns so genanntes Lugt–Album mit zwei Dutzend Aquarel-
len von Gegenständen der Natur vom damals berühmtesten Sammler von naturalia und artificialia
erworben, Kaiser Rudolf II. (66). In der Prager Kunstkammer ergänzte es die ähnlich gestalteten
Aquarell–Miniaturen Joris Hoefnagels. Zugleich bildete ein Blatt wie die Darstellung dreier Tulpen
in einer Terrakottavase (Tf. 2) eines der ersten Beispiele eines Genres, das charakteristisch für die
visuelle Kultur in den Niederlanden des 17. Jahrhunderts werden sollte: das Stillleben (66). Gerade
aufgrund ihrer effektvollen Genauigkeit war de Gheyns Miniaturmalerei (Verlichtery–Kunde) mehr
als eine bloße Wiedergabe der Natur ânach dem Leben‘. Natur wurde hier geradezu ‚gemacht‘
(79). Indem die schiere Bildlichkeit und selbstgenügsame, stilistisch neutrale Ausführung von der
auktorialen Präsenz des Künstlers abhingen, konstituierte sich eine Form „mimetischer Performan-
z“ (84). Zugleich virtuos durchgestaltet und von naturalistischer Intensität — so, als erschienen die
Dinge der Natur ganz von selbst, ohne vermittelnde Darstellung —, changierten die Aquarelle des
Lugt–Albums zwischen Werken der Kunst und Wundern der Natur (94).

Trotz  ihrer  desideraten  Thematik  bleibt  die  Studie  gelegentlich  hinter  den  Erwartungen  des
gespannten Lesers und ihren eigenen Möglichkeiten zurück. Obwohl Swan gerade das hybride
Frankfurter Blatt an den Anfang ihres Buches stellt, hätte die im Schlusskapitel (Kap. 7) wiederhol-
te These von der sich in de Gheyns „dichotomen Oeuvre“ verkörpernden Einheit von genauer Natur-
beobachtung und kunstvoller Imagination (195) noch konsequenter verfolgt werden können. Das
deutet sich bereits mit der strikten Trennung der Studie in zwei nahezu unabhängige Teile und die
damit einhergehende Scheidung von de Gheyns Werk in einen wissenschaftlichen und einen phan-
tasmatischen Strang an. Doch ist einerseits eine naturalistische Naturdarstellung nicht gleichzu-
setzen mit wissenschaftlicher Praxis und ist andererseits der frühneuzeitliche Hexenglaube mit-



ArtHist.net

3/4

nichten „radikal unwissenschaftlich“ (26) [3]. Wie ja auch Swans eigene Ausführungen zeigen, war
die Beschäftigung mit der Macht der Hexerei ein etablierter Zweig okzidentaler Gelehrsamkeit. Mit
ihrer jeweiligen Zuordnung zur Welt der Naturgeschichte und der Welt des Hexenwesens werden
de Gheyns Tier– und Pflanzenbilder für objektiver und empiristischer gehalten als sie es sein kön-
nen und seine Hexendarstellungen als phantasmatischer und imaginärer deklariert als sie schei-
nen.

Mit Sorge um ihren ikonologischen Zugriff beklagt die Autorin, dass kein zugehöriger Text, ja noch
nicht einmal eine Inschrift die „dichte Akkumulation von Attributen und Praktiken der Hexerei“ auf
de Gheyns Vorbereitung für den Hexensabbat (ca. 1610) begleite und anzeige, wie das Bild denn
nun zu interpretieren sei (174). Statt dieses Fehlen einer kommentierenden Textquelle zu bedau-
ern, wäre es als Fingerzeig zu nehmen, dass de Gheyns Bildschöpfungen keine „Diskussionsbeiträ-
ge“ (194), keine exakten „piktoralen Argumente“ (172) zur Realität des Hexenwesens sind, son-
dern Visionen des Imaginären und Sichtbarmachungen des Unsichtbaren, die sich nicht auf eine
eindeutige Aussage festnageln lassen. Gerade de Gheyns Dämonenbilder bestechen durch ihren
naturalistischen Duktus, ihre ‚empiristische‘ Kohärenz. Das, was sie darstellen, scheint ‚tatsäch-
lich’ irgendwo zu existieren, ob nun in einer vermeintlichen Wirklichkeit, in melancholischen Phan-
tasmagorien oder in aberranten Traumgebilden. Sie zeigen eine Natur, die sichtbar wird mit gesch-
lossenen Augen (175). Wenn schon die Bildlogik von de Gheyns Darstellungen bestimmt werden
soll, dann vermisst der Leser tiefer gehende Bildanalysen. Das close reading beschränkt sich auf
gelehrte Texte (50). Beim Eintauchen in de Gheyns wilde Hexenphantasien gewinnt der Leser hin-
gegen den Eindruck, dass Swan de Gheyns Bildschöpfungen nicht bis in ihre letzten, dunklen Fur-
chen auslotet — bis dorthin, wo das Diabolische, Dämonische und Phantastische das Denken
untergräbt. Nichtsdestoweniger trägt Swans Arbeit dazu bei, bestehende Forschungslücken zu
schließen. Denn obwohl die Naturgeschichte in der Frühen Neuzeit ein zentrales Feld sowohl wis-
senschaftlicher als auch künstlerischer Praktiken gewesen ist,  ist das Genre des naturhistori-
schen Bildes noch immer nicht ausreichend in den Blick genommen worden. Entsprechendes gilt
für die visuelle und piktorale Imagination im jüngst diskutierten „Dschungel der Hexenforschung“
[5].

Anmerkungen:

[1] Ernst Kris, „Georg Hoefnagel und der wissenschaftliche Naturalismus“, in: Festschrift für Julius von Sch-

losser, hg. von Arpad Weixlgärtner und Leo Planiscig, Zürich: Amalthea, 1927, S. 243–252. Siehe z.B. Günt-

her Pass, „Dürer und die wissenschaftliche Tierdastellung der Renaissance“, in: Albrecht Dürer und die Tier

– und Pflanzenstudien der Renaissance, hg. von Fritz Koreny, Jahrb. der Kunsthistorischen Sammlungen

in Wien, Bd. 82/83, n.F. Bd. 46/47, 1986/1987, S. 57–67.

[2] Siehe z.B.: Brian S. Baigrie (Hg.): Picturing knowledge: historical and philosophical problems concer-

ning the use of art in science. Toronto 1996; Caroline A. Jones und Peter Galison (Hg.): Picturing science,

producing art. New York/London 1998; James Elkins: The domain of images. Ithaca/London 1999; Gott-

fried Boehm, „Zwischen Auge und Hand: Bilder als Instrumente der Erkenntnis“, in: Bettina Heintz und Jörg

Huber (Hg.), Mit dem Auge denken: Strategien der Sichtbarmachung in wissenschaftlichen und virtuellen

Welten, Zürich/Wien/New York 2001, S. 43–54; Martina Heßler (Hg.): Konstruierte Sichtbarkeiten. Wissen-

schafts- und Technikbilder seit der Frühen Neuzeit. München 2006.

[3] Gerd Schwerhoff: Esoterik statt Ethnologie? Mit Monika Neugebauer-Wölk unterwegs im Dschungel der



ArtHist.net

4/4

Hexenforschung. 1. August 2007. In: Katrin Moeller (Hg.): Hexenforschung/Forschungsdebatten. In: histori-

cum.net, URL: HYPERLINK „http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/5505/”

http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/5505/ [27.01.2008]. Siehe auch Martin Kemp: „’Im-

planted in our natures’: humans, plants, and the stories of art“, in: David Philipp Miller und Peter Hanns

Reill (Hg.): Visions of empire: voyages, botany, and representations of nature. Cambridge 1996, S.

197–229.

[4] Mari’t Westerman: „After Iconography and Iconoclasm. Current Research in Netherlandish Art,

1566–1700”. In: The Art Bulletin 84 (Juni 2002), 2, S. 351–372, S. 353 u. 356 sowie Anm. 46 u. 47.

Empfohlene Zitation:

Jan Altmann: [Rezension zu:] Swan, Claudia: Art, science, and witchcraft in early modern Holland. Jacques

de Gheyn II (1565 - 1629) (= Cambridge studies in Netherlandish visual culture), Cambridge [u.a.] 2005. In:

ArtHist.net, 14.01.2009. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/335>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/5505/
http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/5505/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

