
1/4

Hamm, Johannes: Barocke Altartabernakel in Süddeutschland, Petersberg: Michael
Imhof Verlag 2010
ISBN-13: 978-3-86568-580-3, 456 S., EUR 59,00

Rezensiert von: Christian Hecht, Weimar

Zu den vielen Dingen, die das Konzil von Trient nicht beschlossen hat, gehört auch die Einführung
des Altartabernakels – trotzdem wurde seine Verwendung in nachtridentinischer Zeit faktisch obli-
gatorisch. In so gut wie allen katholischen Kirchenbauten hat man sich darum bemüht, das Taber-
nakel des Hochaltars zum optischen Zielpunkt der Architektur zu machen. Da man sich generell
um einheitliche und axial strukturierte Räume bemühte, war eine zentrale Aufstellungen des Taber-
nakels ausgemacht sinnvoll. Dagegen waren die Tabernakel des späten Mittelalters und der Früh-
renaissance oft  dezentral  auf der Evangelienseite des Kirchenraums positioniert.  Eine völlige
Neuerung waren Hochaltartabernakel jedoch nicht, wie schon einige Bemerkungen des Wilhelm
Durandus (gest. 1296) belegen, der in seinem „Rationale“ ein auf dem Altar stehendes „tabernacu-
lum“ (IV, I, 15) beschreibt, das man leicht für „barock“ halten könnte. Es haben sich auch einige
mittelalterliche Altartabernakel erhalten, etwa dasjenige der Erfurter Predigerkirche. Weitere Objek-
te ließen sich nennen, und mit Sicherheit dienten auch die Predellen vieler Altarretabel zur Aufnah-
me der konsekrierten Hostien. Während das Mittelalter also durchaus Hochaltartabernakel kann-
te,  wurden diese von den nachtridentinischen liturgischen Bestimmungen in  manchen Fällen
sogar verboten, nämlich besonders für Bischofskirchen. Viele bedeutende Bauten besitzen daher
einen Sakramentsaltar, der nicht mit dem Hochaltar identisch ist. Das ist etwa der Fall beim Pas-
sauer Dom. Dennoch stand auf dem barocken Hochaltar des Domes ein Tabernakel. Dieses wur-
de aber nur bei speziellen Anlässen genutzt, während die Eucharistie normalerweise auf dem
„Speisaltar“ im linken Querschiffarm aufbewahrt wurde. Es wurde also ein Hochaltartabernakel
geschaffen,  obwohl  die liturgischen Normen eigentlich dagegensprachen.  Weil  man derartige
Anlagen aber nur temporär nutzte, konnte man dennoch den gültigen Bestimmungen entspre-
chen. Ähnliches gilt für die vielen, nur temporär genutzten Tabernakel der Seitenaltäre. Gerade die
Tabernakel, die nicht zur dauerhaften Aufbewahrung des Allerheiligsten dienten, belegen, wie über-
zeugend das Konzept des Altartabernakels war. Seine Verwendung folgte gewissermaßen einer
zwingenden liturgischen Logik. Das war deshalb der Fall, weil das Altartabernakel den Bedürfnis-
sen der eucharistischen Frömmigkeit entgegenkam, die schon im späten Mittelalter eine große
Intensität erreicht hatte. Das Tabernakel auf dem Hochaltar korrespondiert daher mit Kirchenbänk-
en, die nunmehr allgemein üblich werden. Beides gehört zusammen: Der in der Kirchenbank knien-
de Gläubige verehrt das Corpus Christi, das er im Tabernakel weiß oder das hier in der Monstranz
oder im Ziborium zur Anbetung „ausgesetzt“ wird.

So wichtig das Tabernakel in liturgischer und gestalterischer Hinsicht ist, so gering ist das Interes-
se, das es bisher in der Literatur gefunden hat. Kunsthistoriker haben es meist übersehen, Theolo-
gen hingegen halten es in der Gegenwart meist für eine liturgische Fehlentwicklung. Weiterhin
wichtig ist daher Felix Raibles Buch „Der Tabernakel einst und jetzt“ (Freiburg i.Br. 1908). Außer
Hans Casparys wichtiger Arbeit „Das Sakramentstabernakel in Italien“ (2. Aufl. München 1965)



ArtHist.net

2/4

gibt es keine einschlägige kunsthistorische Monographie.

Zu den Regionen, in denen sich zahlreiche besonders qualitätvolle nachtridentinische Tabernakel
erhalten haben, gehört das katholische Süddeutschland. Trotzdem ist es hinsichtlich der „baro-
cken Altartabernakel in Süddeutschland“ – mehr noch als bei manchen ähnlich zugeschnittenen –
schwierig, diese räumliche und sogar die zeitliche Abgrenzung mit anderen als mit praktischen
Überlegungen  zu  begründen.  Gerade  bei  einer  Dissertation  konnte  jedoch  gar  kein  anderer
Zuschnitt gewählt werden, als es Johannes Hamm bei seiner Münchner Arbeit getan hat.

Der Verfasser holt weit aus. Nach einleitenden Überlegungen zur Begrifflichkeit und zur Eingren-
zung des Themas behandelt er einige theologische Fragen, wobei er den Gegensatz zu den ver-
schiedenen protestantischen Auffassungen stark betont (S. 21-24). Anschließend folgen wichtige
Ausführungen zu den liturgischen Situationen, auf die das Tabernakel besonders bezogen ist.

Bereits hier stellt der Verfasser heraus, wie schwierig es sein kann, die konkreten liturgischen
Bestimmungen mit den tatsächlichen Befunden in Einklang zu bringen. Die gesamtkirchlich aufge-
stellten Regelungen sind einerseits sehr allgemein gehalten und beziehen sich andererseits nur
auf einige wenige Details. So wird besonders das Conopeum, das textile Tabernakelmäntelchen,
immer wieder  vorgeschrieben.  Gerade dieses Ausstattungsstück ist  aber  für  Süddeutschland
kaum nachzuweisen. Auch wenn man zeitgenössische Bildquellen und Inventare einbeziehen wür-
de, änderte sich dieser Befund wohl kaum. Es wäre daher zu fragen, ob nicht zumindest in einigen
Fällen die Tabernakeldekorationen als quasi-textiles Conopeum zu deuten sind. Gelegentlich ist
das  offensichtlich  (S.  335),  außerdem hat  man nachweislich  auch  manche  architektonische
Altarretabel als Umsetzung der Bestimmung über textile Altarbaldachine verstanden.

Die wünschenswerte Rekontextualisierung des Tabernakels hätte allerdings vielleicht noch etwas
ausführlicher ausfallen dürfen. Das gilt auch für die Darlegungen zu den gesamt- und ortskirchlich
verbindlichen liturgischen Bestimmungen (S. 35-37). An dieser Stelle erwähnt der Verfasser auch
– der Publikation von Raible folgend – die einschlägige Bestimmung des Konzils von Trient, das
zwar die Tradition der Aufbewahrung konsekrierter Hostien bestätigt, aber keine Angaben über die
Gestaltung des Tabernakels macht. Weiterhin erwähnt werden an dieser Stelle die Bestimmungen
des Bischofs von Verona Gian Matteo Giberti, der das Altartabernakel in seiner Diözese einzufüh-
ren wünschte. Ebenso genannt werden die Mailänder Bestimmungen, die der hl. Karl Borromäus
verantwortete  und die  auch außerhalb  der  Mailänder  Kirchenprovinz  rezipiert  wurden.  Etwas
unglücklich ist es, wenn der Verfasser das „Rituale Romanum“ wiederum nur nach Raible zitiert,
denn dadurch erhält der eine einschlägige Satz des Rituales ein zu großes Gewicht.

Zweifellos sind die einleitenden Ausführungen des Autors sehr zu begrüßen, auch wenn sie sich
im wesentlichen auf das von Raible zur Verfügung gestellte Material stützen, dennoch macht sich
gerade hier ein Mangel bemerkbar, der leider nicht unerwähnt bleiben kann, nämlich der fast völli-
ge Verzicht auf zeitgenössische Quellenschriften, die doch gerade in süddeutschen und österrei-
chischen Bibliotheken in großer Zahl zugänglich sind. Sehr viele dieser Texte lassen sich sowieso
schon problemlos im Netz zu finden. Hier hätte vielleicht ein kenntnisreicher Berater Hinweise
geben sollen. Doch das ist nicht geschehen. Deshalb sucht man vergebens nach den Standardwer-
ken, die in jeder barocken Klosterbibliothek standen. Es fehlen Giovanni Bonas „Rerum liturgi-
carum libri duo“ oder auch die Bücher des Bartolomeo Gavanti, von denen nur der „Thesaurus
sacrorum rituum“ genannt sei. Es fehlen selbst die „Decreta authentica“ der römischen Ritenkong-



ArtHist.net

3/4

regation. Glücklicherweise werden neben dem „Ornatvs Ecclesiasticvs / KirchenGeschmuck“ des
Jacob Müller (Myller) noch drei Diözesanritualien genannt. Wer sich wirklich über die in den einzel-
nen Diözesen gültigen Bestimmungen informieren will, wird also auch in Zukunft nicht umhinkom-
men, eigene Recherchen anzustellen.

Die großen Stärken des vorliegenden Buches liegen in den anschließenden Abschnitten, in denen
der Verfasser eine ausnehmend große Zahl von Tabernakeln dokumentiert. Er tut das in drei unter-
schiedlich angelegten Kapiteln. Kapitel III überschreibt er mit „Form- und Typengeschichte“ (S.
38-158), Kapitel IV mit „Theologische Programme“ (S. 159-305) und Kapitel V mit „Hauptwerke“
(S. 306-374).

Das Kapitel III beginnt mit einem kurzen Rückblick auf Hängetabernakel, tragbare Tabernakel und
vor allem auf Wandtabernakel sowie Sakramentshäuser und vorbarocke Altartabernakel. Hier skiz-
ziert der Autor also den größeren zeitlichen und auch räumlichen Zusammenhang, in den sein The-
ma gehört. Eine derartige Horizonterweiterung war darum besonders sinnvoll, weil die typischen
Formen des barocken Tabernakels natürlich alle ältere Wurzeln haben. Am üblichsten waren klei-
ne Tempietti. Wohl noch wichtiger als diese Typenfragen sind Hamms Ausführungen zu den Funk-
tionen von Tabernakeln (S. 54-60). Diese dienten nämlich keineswegs nur zur dauerhaften Aufbe-
wahrung des Allerheiligsten, sondern sollten in vielen Fällen auch die Möglichkeit bieten, die Mons-
tranz in angemessener Weise zu präsentieren. Sehr viele Tabernakel des 17. und 18. Jahrhun-
derts vereinen beide Funktionen. In der Regel gibt es daher eine untere basisartige Zone mit der
Tür,  hinter  der  das Ziborium aufbewahrt  wird,  und darüber  eine optisch dominierende große
Nische für die Monstranz. Bei vielen Altären steht in dieser Nische das Altarkreuz. Da es nicht
ganz einfach ist, große barocke Monstranzen in würdiger Form in einer solchen Nische zu reponie-
ren, erfand man das Drehtabernakel, das sowohl für die Monstranz als auch für das Altarkreuz
nutzbar ist. Während üblicherweise das Drehtabernakel erst ins 18. Jahrhundert datiert wird, kann
Johannes Hamm mit sehr guten Argumenten seine Entstehung bereits für das frühe 17. Jahrhun-
dert wahrscheinlich machen (S. 56-58). Vielleicht wären in diesen Zusammenhängen auch noch
einige Ausführungen zu Tabernakeln auf Seitenaltären denkbar gewesen. Statt dessen werden
nochmals unterschiedliche, z.T. auch sinntragende Formen und Typen genannt: Kugel, Herz, Bun-
deslade usw. Gerade die alttestamentlichen Bezüge werden deutlich herausgestellt. Der Autor fin-
det dabei eine gute Überleitung zu den ausdrücklich ikonographischen Ausführungen, denen das
anschließende vierte Kapitel gewidmet ist. Hier bringt Johannes Hamm seine wirklich umfassen-
de Denkmälerkenntnis zur Geltung. Auch über das eigentliche Untersuchungsgebiet hinaus sind
ihm keine wichtigen Beispiele entgangen. Zahlreiche qualitätvolle und informative Aufnahmen, die
der Autor so gut wie alle selbst angefertigt hat (Abb. 171), erhöhen den Informationswert des
Buches beträchtlich und lassen gerade auf diesen Seiten erahnen, mit welch großem Aufwand es
erarbeitet wurde. Natürlich dominieren Darstellungen, die direkt auf das Kreuzesopfer und auf die
Einsetzung der Eucharistie bezogen sind. Sehr wichtig sind wiederum alttestamentliche Typologi-
en. Hingegen sind ungewöhnliche Themen am Tabernakel eher selten zu finden. Am zentralen Ort
erscheinen zentrale Themen.

Im fünften und abschließenden Kapitel behandelt Johannes Hamm zwanzig Hauptwerke, die er zu
einem kleinen Katalog zusammengestellt hat. Die Auswahl darf als sehr glücklich bezeichnet wer-
den, auch wenn sie auf heute noch erhaltene Tabernakel beschränkt ist. Natürlich hat der Verfas-
ser darauf verzichten müssen, archivalische Studien anzustellen, aber er hat immerhin eine exem-



ArtHist.net

4/4

plarische Stelle aus dem „Buch der Stifter und Guttäter“ des Klosters Einsiedeln abgedruckt (S.
375), da auch das Einsiedler Tabernakel des oberen Chores bei ihm behandelt wird.

Man darf eine positive Bilanz ziehen. Besonders gut gelungen sind die Beschreibungen der Objek-
te sowie die ikonographischen Ausführungen, bei denen der Verfasser wohl immer das Richtige
getroffen hat. Dankbar ist man auch für die gute Erschließung des Materials durch Personen- und
Ortsregister. Trotzdem wird man auch einige kritische Bemerkungen machen müssen. Am schwer-
wiegendsten ist die schon eingangs erwähnte Zurückhaltung gegenüber zeitgenössischen Quel-
lenschriften. Außerdem finden sich an manchen Stellen pauschale Formulierungen, denen man
vielleicht nicht immer und völlig zustimmen möchte, etwa wenn der „dekorative, ornamentale und
heitere Geist“ der Zeit zwischen 1735 und 1770 erwähnt wird (S. 133). Aber das alles kann die gro-
ße Leistung des Verfassers höchstens unwesentlich schmälern: Johannes Hamm hat als erster
ein großes und wichtiges, aber weitgehend unbearbeitetes Gebiet abgesteckt.

Empfohlene Zitation:

Christian Hecht: [Rezension zu:] Hamm, Johannes: Barocke Altartabernakel in Süddeutschland, Petersberg

2010. In: ArtHist.net, 30.01.2012. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/317>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

