ArtHist net

Hamm, Johannes: Barocke Altartabernakel in Siiddeutschland, Petersberg: Michael
Imhof Verlag 2010
ISBN-13: 978-3-86568-580-3, 456 S., EUR 59,00

Rezensiert von: Christian Hecht, Weimar

Zu den vielen Dingen, die das Konzil von Trient nicht beschlossen hat, gehort auch die Einfiihrung
des Altartabernakels — trotzdem wurde seine Verwendung in nachtridentinischer Zeit faktisch obli-
gatorisch. In so gut wie allen katholischen Kirchenbauten hat man sich darum bemiiht, das Taber-
nakel des Hochaltars zum optischen Zielpunkt der Architektur zu machen. Da man sich generell
um einheitliche und axial strukturierte Raume bemiihte, war eine zentrale Aufstellungen des Taber-
nakels ausgemacht sinnvoll. Dagegen waren die Tabernakel des spaten Mittelalters und der Friih-
renaissance oft dezentral auf der Evangelienseite des Kirchenraums positioniert. Eine vollige
Neuerung waren Hochaltartabernakel jedoch nicht, wie schon einige Bemerkungen des Wilhelm
Durandus (gest. 1296) belegen, der in seinem ,Rationale” ein auf dem Altar stehendes ,tabernacu-
lum” (IV, I, 15) beschreibt, das man leicht fiir ,barock” halten konnte. Es haben sich auch einige
mittelalterliche Altartabernakel erhalten, etwa dasjenige der Erfurter Predigerkirche. Weitere Objek-
te lieBen sich nennen, und mit Sicherheit dienten auch die Predellen vieler Altarretabel zur Aufnah-
me der konsekrierten Hostien. Wahrend das Mittelalter also durchaus Hochaltartabernakel kann-
te, wurden diese von den nachtridentinischen liturgischen Bestimmungen in manchen Fallen
sogar verboten, namlich besonders fiir Bischofskirchen. Viele bedeutende Bauten besitzen daher
einen Sakramentsaltar, der nicht mit dem Hochaltar identisch ist. Das ist etwa der Fall beim Pas-
sauer Dom. Dennoch stand auf dem barocken Hochaltar des Domes ein Tabernakel. Dieses wur-
de aber nur bei speziellen Anldssen genutzt, wahrend die Eucharistie normalerweise auf dem
LSpeisaltar” im linken Querschiffarm aufbewahrt wurde. Es wurde also ein Hochaltartabernakel
geschaffen, obwohl die liturgischen Normen eigentlich dagegensprachen. Weil man derartige
Anlagen aber nur temporar nutzte, konnte man dennoch den giiltigen Bestimmungen entspre-
chen. Ahnliches gilt fiir die vielen, nur temporéar genutzten Tabernakel der Seitenaltére. Gerade die
Tabernakel, die nicht zur dauerhaften Aufbewahrung des Allerheiligsten dienten, belegen, wie tiber-
zeugend das Konzept des Altartabernakels war. Seine Verwendung folgte gewissermallen einer
zwingenden liturgischen Logik. Das war deshalb der Fall, weil das Altartabernakel den Bediirfnis-
sen der eucharistischen Frommigkeit entgegenkam, die schon im spaten Mittelalter eine grolRe
Intensitéat erreicht hatte. Das Tabernakel auf dem Hochaltar korrespondiert daher mit Kirchenbank-
en, die nunmehr allgemein tblich werden. Beides gehort zusammen: Der in der Kirchenbank knien-
de Glaubige verehrt das Corpus Christi, das er im Tabernakel weill oder das hier in der Monstranz
oder im Ziborium zur Anbetung ,ausgesetzt” wird.

So wichtig das Tabernakel in liturgischer und gestalterischer Hinsicht ist, so gering ist das Interes-
se, das es bisher in der Literatur gefunden hat. Kunsthistoriker haben es meist ibersehen, Theolo-
gen hingegen halten es in der Gegenwart meist fiir eine liturgische Fehlentwicklung. Weiterhin
wichtig ist daher Felix Raibles Buch ,Der Tabernakel einst und jetzt” (Freiburg i.Br. 1908). AuBer
Hans Casparys wichtiger Arbeit ,Das Sakramentstabernakel in Italien” (2. Aufl. Miinchen 1965)

1/4



ArtHist.net

gibt es keine einschlagige kunsthistorische Monographie.

Zu den Regionen, in denen sich zahlreiche besonders qualitatvolle nachtridentinische Tabernakel
erhalten haben, gehort das katholische Siiddeutschland. Trotzdem ist es hinsichtlich der ,baro-
cken Altartabernakel in Stiddeutschland” — mehr noch als bei manchen &hnlich zugeschnittenen -
schwierig, diese raumliche und sogar die zeitliche Abgrenzung mit anderen als mit praktischen
Uberlegungen zu begriinden. Gerade bei einer Dissertation konnte jedoch gar kein anderer
Zuschnitt gewahlt werden, als es Johannes Hamm bei seiner Miinchner Arbeit getan hat.

Der Verfasser holt weit aus. Nach einleitenden Uberlegungen zur Begrifflichkeit und zur Eingren-
zung des Themas behandelt er einige theologische Fragen, wobei er den Gegensatz zu den ver-
schiedenen protestantischen Auffassungen stark betont (S. 21-24). AnschlieBend folgen wichtige
Ausfiihrungen zu den liturgischen Situationen, auf die das Tabernakel besonders bezogen ist.

Bereits hier stellt der Verfasser heraus, wie schwierig es sein kann, die konkreten liturgischen
Bestimmungen mit den tatsachlichen Befunden in Einklang zu bringen. Die gesamtkirchlich aufge-
stellten Regelungen sind einerseits sehr allgemein gehalten und beziehen sich andererseits nur
auf einige wenige Details. So wird besonders das Conopeum, das textile Tabernakelmantelchen,
immer wieder vorgeschrieben. Gerade dieses Ausstattungsstiick ist aber fiir Stiddeutschland
kaum nachzuweisen. Auch wenn man zeitgenossische Bildquellen und Inventare einbeziehen wiir-
de, anderte sich dieser Befund wohl kaum. Es ware daher zu fragen, ob nicht zumindest in einigen
Fallen die Tabernakeldekorationen als quasi-textiles Conopeum zu deuten sind. Gelegentlich ist
das offensichtlich (S. 335), auRerdem hat man nachweislich auch manche architektonische
Altarretabel als Umsetzung der Bestimmung tber textile Altarbaldachine verstanden.

Die wiinschenswerte Rekontextualisierung des Tabernakels hatte allerdings vielleicht noch etwas
ausfihrlicher ausfallen dirfen. Das gilt auch fiir die Darlegungen zu den gesamt- und ortskirchlich
verbindlichen liturgischen Bestimmungen (S. 35-37). An dieser Stelle erwéhnt der Verfasser auch
- der Publikation von Raible folgend - die einschlagige Bestimmung des Konzils von Trient, das
zwar die Tradition der Aufbewahrung konsekrierter Hostien bestatigt, aber keine Angaben Uber die
Gestaltung des Tabernakels macht. Weiterhin erwdhnt werden an dieser Stelle die Bestimmungen
des Bischofs von Verona Gian Matteo Giberti, der das Altartabernakel in seiner Didzese einzufiih-
ren wiinschte. Ebenso genannt werden die Maildander Bestimmungen, die der hl. Karl Borromaus
verantwortete und die auch aullerhalb der Mailander Kirchenprovinz rezipiert wurden. Etwas
ungliicklich ist es, wenn der Verfasser das ,Rituale Romanum*” wiederum nur nach Raible zitiert,
denn dadurch erhalt der eine einschlagige Satz des Rituales ein zu groRes Gewicht.

Zweifellos sind die einleitenden Ausfiihrungen des Autors sehr zu begriiien, auch wenn sie sich
im wesentlichen auf das von Raible zur Verfligung gestellte Material stiitzen, dennoch macht sich
gerade hier ein Mangel bemerkbar, der leider nicht unerwahnt bleiben kann, ndmlich der fast volli-
ge Verzicht auf zeitgendssische Quellenschriften, die doch gerade in stiddeutschen und &sterrei-
chischen Bibliotheken in grofRer Zahl zuganglich sind. Sehr viele dieser Texte lassen sich sowieso
schon problemlos im Netz zu finden. Hier hétte vielleicht ein kenntnisreicher Berater Hinweise
geben sollen. Doch das ist nicht geschehen. Deshalb sucht man vergebens nach den Standardwer-
ken, die in jeder barocken Klosterbibliothek standen. Es fehlen Giovanni Bonas ,Rerum liturgi-
carum libri duo” oder auch die Biicher des Bartolomeo Gavanti, von denen nur der ,Thesaurus
sacrorum rituum” genannt sei. Es fehlen selbst die ,Decreta authentica” der romischen Ritenkong-

2/4



ArtHist.net

regation. Glicklicherweise werden neben dem ,Ornatvs Ecclesiasticvs / KirchenGeschmuck"” des
Jacob Miiller (Myller) noch drei Diozesanritualien genannt. Wer sich wirklich {iber die in den einzel-
nen Diozesen glltigen Bestimmungen informieren will, wird also auch in Zukunft nicht umhinkom-
men, eigene Recherchen anzustellen.

Die grolRen Starken des vorliegenden Buches liegen in den anschlieRBenden Abschnitten, in denen
der Verfasser eine ausnehmend grof3e Zahl von Tabernakeln dokumentiert. Er tut das in drei unter-
schiedlich angelegten Kapiteln. Kapitel Il Gberschreibt er mit ,Form- und Typengeschichte” (S.
38-158), Kapitel IV mit ,Theologische Programme” (S. 159-305) und Kapitel V mit ,Hauptwerke”
(S. 306-374).

Das Kapitel lll beginnt mit einem kurzen Riickblick auf Hangetabernakel, tragbare Tabernakel und
vor allem auf Wandtabernakel sowie Sakramentsh&user und vorbarocke Altartabernakel. Hier skiz-
ziert der Autor also den groeren zeitlichen und auch raumlichen Zusammenhang, in den sein The-
ma gehort. Eine derartige Horizonterweiterung war darum besonders sinnvoll, weil die typischen
Formen des barocken Tabernakels natiirlich alle dltere Wurzeln haben. Am Ublichsten waren klei-
ne Tempietti. Wohl noch wichtiger als diese Typenfragen sind Hamms Ausfiihrungen zu den Funk-
tionen von Tabernakeln (S. 54-60). Diese dienten namlich keineswegs nur zur dauerhaften Aufbe-
wahrung des Allerheiligsten, sondern sollten in vielen Fallen auch die Moglichkeit bieten, die Mons-
tranz in angemessener Weise zu prasentieren. Sehr viele Tabernakel des 17. und 18. Jahrhun-
derts vereinen beide Funktionen. In der Regel gibt es daher eine untere basisartige Zone mit der
Tdr, hinter der das Ziborium aufbewahrt wird, und dariiber eine optisch dominierende grof3e
Nische fiir die Monstranz. Bei vielen Altédren steht in dieser Nische das Altarkreuz. Da es nicht
ganz einfach ist, grofie barocke Monstranzen in wiirdiger Form in einer solchen Nische zu reponie-
ren, erfand man das Drehtabernakel, das sowohl fiir die Monstranz als auch fiir das Altarkreuz
nutzbar ist. Wahrend lblicherweise das Drehtabernakel erst ins 18. Jahrhundert datiert wird, kann
Johannes Hamm mit sehr guten Argumenten seine Entstehung bereits fiir das friihe 17. Jahrhun-
dert wahrscheinlich machen (S. 56-58). Vielleicht wéren in diesen Zusammenhé&ngen auch noch
einige Ausfiihrungen zu Tabernakeln auf Seitenaltdren denkbar gewesen. Statt dessen werden
nochmals unterschiedliche, z.T. auch sinntragende Formen und Typen genannt: Kugel, Herz, Bun-
deslade usw. Gerade die alttestamentlichen Beziige werden deutlich herausgestellt. Der Autor fin-
det dabei eine gute Uberleitung zu den ausdriicklich ikonographischen Ausfiihrungen, denen das
anschliefende vierte Kapitel gewidmet ist. Hier bringt Johannes Hamm seine wirklich umfassen-
de Denkmalerkenntnis zur Geltung. Auch Uber das eigentliche Untersuchungsgebiet hinaus sind
ihm keine wichtigen Beispiele entgangen. Zahlreiche qualitatvolle und informative Aufnahmen, die
der Autor so gut wie alle selbst angefertigt hat (Abb. 171), erhéhen den Informationswert des
Buches betrachtlich und lassen gerade auf diesen Seiten erahnen, mit welch groBem Aufwand es
erarbeitet wurde. Natirlich dominieren Darstellungen, die direkt auf das Kreuzesopfer und auf die
Einsetzung der Eucharistie bezogen sind. Sehr wichtig sind wiederum alttestamentliche Typologi-
en. Hingegen sind ungewohnliche Themen am Tabernakel eher selten zu finden. Am zentralen Ort
erscheinen zentrale Themen.

Im fiinften und abschlieBenden Kapitel behandelt Johannes Hamm zwanzig Hauptwerke, die er zu
einem kleinen Katalog zusammengestellt hat. Die Auswahl darf als sehr gliicklich bezeichnet wer-
den, auch wenn sie auf heute noch erhaltene Tabernakel beschrankt ist. Natirlich hat der Verfas-
ser darauf verzichten miissen, archivalische Studien anzustellen, aber er hat immerhin eine exem-

3/4



ArtHist.net

plarische Stelle aus dem ,Buch der Stifter und Guttater” des Klosters Einsiedeln abgedruckt (S.
375), da auch das Einsiedler Tabernakel des oberen Chores bei ihm behandelt wird.

Man darf eine positive Bilanz ziehen. Besonders gut gelungen sind die Beschreibungen der Objek-
te sowie die ikonographischen Ausfiihrungen, bei denen der Verfasser wohl immer das Richtige
getroffen hat. Dankbar ist man auch fiir die gute ErschlieBung des Materials durch Personen- und
Ortsregister. Trotzdem wird man auch einige kritische Bemerkungen machen miissen. Am schwer-
wiegendsten ist die schon eingangs erwahnte Zuriickhaltung gegeniber zeitgendssischen Quel-
lenschriften. AuBerdem finden sich an manchen Stellen pauschale Formulierungen, denen man
vielleicht nicht immer und véllig zustimmen mdochte, etwa wenn der ,dekorative, ornamentale und
heitere Geist" der Zeit zwischen 1735 und 1770 erwahnt wird (S. 133). Aber das alles kann die gro-
Re Leistung des Verfassers héchstens unwesentlich schmalern: Johannes Hamm hat als erster
ein grolRes und wichtiges, aber weitgehend unbearbeitetes Gebiet abgesteckt.

Empfohlene Zitation:
Christian Hecht: [Rezension zu:] Hamm, Johannes: Barocke Altartabernakel in Siiddeutschland, Petersberg

2010. In: ArtHist.net, 30.01.2012. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/317>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemal dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

