
1/5

Fremde in der Stadt

Rheinisches Landesmuseum Trier, 15.–16.02.2008

Bericht von: Anja Eisenbeiß, Institut für Europäische Kunstgeschichte

Fremde in der Stadt. Ordnungen, Repräsentationen und Praktiken (13.–15. Jh.)

Zum zweiten Mal richtete das Teilprojekt C2 „Ordnungen der Bilder. Repräsentation von Fremdheit
und Armut in Kunst und visueller Kultur Italiens (13.–16. Jh.)“ des Trierer SFB 600 eine internatio-
nale Tagung aus. Der Projektleiter Gerhard Wolf und seine Mitarbeiter Peter Bell und Dirk Suckow
hatten Kunsthistoriker, Historiker und Literaturwissenschaftler in das Rheinische Landesmuseum
Trier geladen, um Strategien der Inklusion und Exklusion von Fremden in den italienischen Städten
des Spätmittelalters zu untersuchen. Neben den im Umgang mit den Fremden sich herausbilden-
den sozialen und politischen Ordnungssystemen war es das komplexe Wechselspiel von Reprä-
sentationen und sozialen Praktiken, das die Diskussion bestimmte. Die Mehrheit der Beiträge
nahm die durch Quellen gut erschlossenen Städte Florenz, Rom und Venedig in den Blick, wäh-
rend der Westen und Norden Europas, aber auch kleinere italienische Kommunen am Rande vertre-
ten waren.
Mit der Frage nach den Rändern und Zentren setzte denn auch die Tagung ein. Monika E. Mueller
(Tübingen) untersuchte Konsolfiguren der Basilika San Nicola in Bari und des Doms San Corrado
in Molfetta, sei doch die kaum einsehbare Konsolplastik prädestiniert, Randgruppen zu zeigen, die
in der apulischen Gesellschaft stets gegenwärtig waren. Während am Außenbau von San Nicola
Anfang des 12. Jahrhunderts Ritterköpfe am südlichen Langhaus von Sarazenen im Norden get-
rennt waren, treten in der Jahrhundertmitte im Kircheninneren Turbanträger zusammen mit Mons-
tern, Tieren und antikisierenden Masken auf, die das Fremde als Gegenbild der eigenen Ordnung
zeigen. Im 15. Jahrhundert verbinden einzelne Konsolen dann „negroide“ Züge mit solchen, die
Sarazenen kennzeichnen, zu einem aus Versatzstücken komponierten Bild der Barbarei. Diese
These der reinen Negativform warf Fragen nach der Interpretation von Fremdbildern auf. Ob die
Ordnung der Bilder die gesellschaftliche Ordnung abbilde, wurde ebenso diskutiert, wie die Rolle
der Bildtradition, die in Apulien besonders stark auf die Antike rekurriert.
Die Historikerin Marisa Costa (Lissabon) nahm mit Portugal eine weitere Randregion Europas in
den Blick, die ähnlich wie Apulien Pilger, Kaufleute und Kreuzritter aus ganz Europa anzog. Viele
dieser Fremden ließen sich in dem am äußersten Rand der bekannten Welt gelegenen Landstrich
nieder, was nicht zuletzt der im 12. und 13. Jahrhundert wachsenden wirtschaftlichen Bedeutung
des jungen Königreiches und seiner ökonomisch wie strategisch günstigen Lage zwischen Atlan-
tik und Mittelmeer geschuldet war. In einer solchen multiethnischen Gesellschaft sind es nicht
Feindbilder, sondern Formen des Zusammenlebens und der nachgerade alltägliche Umgang mit
den Fremden, die das Leben in den noch jungen portugiesischen Städten bestimmen.
Die erste Sektion schloss mit einem Beitrag von Alberto Saviello (Florenz), der Bilder im öffentli-
chen Raum Venedigs diskutierte, um so eine Bildtopographie des Fremden zu entwickeln. Hierzu



ArtHist.net

2/5

wurde das Pfingstmosaik der Westkuppel von San Marco mit der jüngeren Baptisteriumskuppel
verglichen, in der die Apostel mit den Fremden, die sie taufen, auf einer Ebene stehen. Hier zeige
sich das Selbstverständnis Venedigs als Zentrum der christlichen Weltmission, verlangten doch
die Handelsbeziehungen, den Umgang mit den Fremden zu legitimieren. In einem Kapitell des
Dogenpalastes, das die Völker der Welt zeigt, und schließlich in einer im Umkreis Giovanni Bellinis
entstandenen Darstellung des Emmausmahles in San Salvador, bei der Christus als Inklusionsan-
gebot mit einem Orientalen das Brot teilt, sah Saviello seine These bestätigt, doch muss vor der
Gesamtschau die eingehende Analyse der einzelnen Werke und ihrer Bezugssysteme stehen.
Konzentrierten sich die Vorträge der ersten Sektion auf andersgläubige Fremde, standen Fremde
innerhalb der eigenen Gesellschaft im Zentrum der zweiten Sektion, die sich dem Zusammenle-
ben in geteilten Räumen widmete. Den Anfang machte Christiane Esche-Ramshorn (Cambridge)
mit einem Beitrag zu Organisation, Gestalt und Ausstattung der seit dem Quattrocento in Rom
nachweisbaren Pilgerzentren, die ihren Gästen die nötige Infrastruktur bereitstellten. So entstan-
den in unmittelbarer Nähe von Alt St. Peter eigene Räume für ungarische, deutsche, armenische
und äthiopische Christen, deren Gestaltung nationalen Besonderheiten ebenso verpflichtet war
wie Vorgaben des Vatikans. Es war mithin zu fragen, wie viel Vielfalt die geistliche Einheit zuließ,
wie sich die Toleranz eines multiethnischen Pilgerzentrums mit dem Kirchenrecht in Einklang brin-
gen ließ und schließlich, wie auf dem heiligen Boden Roms nationale heilige Räume akzeptiert wer-
den konnten.
Das Verhältnis zwischen lateinischen und griechischen Christen in Venedig untersuchte Gabriele
Köster (Magdeburg) am Beispiel der Aufnahme des byzantinischen Kardinals Bessarione in die
hoch angesehene Scuola Grande di Santa Maria della Carità, also nicht etwa in eine Nationalbru-
derschaft der Griechen. Anlässlich seiner Aufnahme stiftete Bessarione eine byzantinische Stauro-
thek mit kostbaren Herrenreliquien, die in Gegenwart des Dogen in feierlicher Prozession in die
Scuola Grande überführt wurde. Mit diesem Tun scheint Bessarione ganz bewusst an die byzanti-
nische Frühgeschichte Venedigs anknüpfen zu wollen. Auch wurde er in das Patriziat der Stadt
aufgenommen, so dass kaum mehr zwischen dem Fremden und dem Landsmann zu unterschei-
den ist.  Sein Beispiel  verdeutlicht den stetigen Wandel,  dem Fremdheitskonzepte unterliegen,
indem sie sich in Momente größerer Nähe und Ferne ausdifferenzieren können.
Dies vertiefte der Historiker Benjamin Scheller (Berlin / Pisa), der den Umgang mit den konvertier-
ten Juden in der apulischen Hafenstadt Trani vom Zeitpunkt der Massenkonversion 1291 bis ins
späte 15. Jahrhundert verfolgte. Waren die Neuchristen zunächst weiterhin als Juden behandelt
worden, forderte ein Mandat Roberts I. ihre Umsiedelung innerhalb der Städte, um die räumliche
Kontinuität der alten Riten zu brechen. In Trani wurden die Konvertierten 1413 den Stadtbürgern
gleichgestellt, allerdings weiterhin als eigener Stand behandelt, 1493 dann aus der Stadt vertrie-
ben. Es sind hier politische und physische Akte der Inklusion bzw. Exklusion zu beobachten, die
sich auch im sozialen Netzwerk der Konvertierten abzeichnen, in der Wahl ihrer Ehepartner und
den Geschäftsverbindungen.
Mit der Funktion der Fondaci schließlich beschäftigte sich Uwe Israel (Venedig). Seit der zweiten
Hälfte des 14. Jahrhunderts entstand am Rialto der Fondaco dei Tedeschi, der nicht allein eine ers-
te Anlaufstelle für die in Venedig tätigen Händler aus dem europäischen Norden war. Ihre Organi-
sation im Fondaco, der sich unter venezianischer Leitung zu einer Stadt in der Stadt entwickelte,
erlaubte es, die fremden Händler zu kontrollieren. Freizügigkeit innerhalb Venedigs war für sie
nicht vorgesehen. Von der Unterkunft über den Handelshof bis zur Mensa fanden sie alles Nötige
im Fondaco, ihre Kontakte waren reglementiert und ihren geschäftlichen Aktivitäten ebenso strik-



ArtHist.net

3/5

te Regeln auferlegt. Der während der Nacht auch im wörtlichen Sinne geschlossene Raum des
Fondaco erlaubte es, die Fremden innerhalb der Stadt gleichwohl vom städtischen Leben der
Venezianer auszuschließen.
Für den öffentlichen Abendvortrag konnten die Organisatoren mit Arnold Esch (Rom) einen der
besten Kenner der italienischen Geschichte gewinnen. Auf ebenso geistreiche wie eloquente Wei-
se erläuterte er, vor welche Schwierigkeiten die Quellen den Historiker stellen, will er sich mit Frem-
den in italienischen Städten des Mittelalters beschäftigen. Grund hierfür sei das längst nicht klar
umrissene Profil der Fremdheit: Es ist zwischen fernen und nahen Fremden, zwischen Christen
und Heiden, zwischen jenen, die für eine bestimmte Zeit kommen und jenen, die bleiben, zu unter-
scheiden. Für manche wird es erstrebenswert sein, sich zu integrieren. Andere werden ihre Fremd-
heit bewusst bewahren, wie die in Rom ansässigen Florentiner Juristen, die ihre Dienste den in der
Fremde sich bewegenden Landsleuten anbieten und folglich als Florentiner erkennbar bleiben
müssen. Die soziale Stellung spielt eine Rolle, dies vor allem, weil das Fremdsein in den Quellen
nicht für jeden gleichermaßen berichtenswert erscheint. Hier sind die Findigkeit des Historikers
und seine Kenntnisse der sozialen wie gesellschaftlichen Netzwerke gefordert, um die Fremden in
den Städten zuerst einmal aufzuspüren.
Peter Bell (Trier) eröffnete mit der Frage nach der visuellen Kennzeichnung von Fremdheit den
zweiten Tag. Dabei ging es in erster Linie um Fremdmarkierungen. Diese werden dann wichtig,
wenn von der Mehrheitsgesellschaft als fremd empfundene Personen oder Gruppen äußerlich
nicht als Fremde zu erkennen sind. Gerade die Gruppe der Juden eignet sich für eine solche Unter-
suchung, wird doch ihre Kennzeichnung oft damit erklärt, sicherzustellen, dass Nicht-Juden nicht
für Juden gehalten würden. Es ist mithin die Formung der eigenen Identität, die eine Abgrenzung
der Anderen notwendig macht. Gelbe Flecken auf der Kleidung, Judenhüte und heraldische Zei-
chen werden in den Bildern zur Festschreibung der Fremdenrolle eingesetzt, dem Körper ein- oder
ihm symbolisch zugeschrieben. Auch der gelbe Lederstrumpf, der sich von der Tracht der zu Kon-
zilszeiten in Italien weilenden Griechen herleitet, verselbständigt sich so rasch zu einem Merkmal
der Fremdheit, dem Zeichencharakter zukommt.
Michail Chatzidakis (Florenz) fügte der Diskussion eine neue Facette hinzu, indem er nicht Frem-
de in Italien in den Blick nahm, sondern mit dem Humanisten Ciriaco d’Ancona (1391–1452) einen
Italiener, der sich auf seinen Reisen in die Fremde begab, um davon für seine Landsleute zu berich-
ten. In seinen heute verlorenen »Commentaria« dokumentierte der Gelehrte die Stationen seiner
Griechenlandreise und zeichnete sich dabei durch ein in dieser Form kaum gekanntes Interesse
an der Epigraphik aus. Sein Bericht vermittle kein topisch nach der eigenen Kultur und der eigenen
Tradition  geformtes  Bild  Griechenlands,  sondern  sei  eine  aus  der  persönlichen  Anschauung
gespeiste Darstellung, der an der Präsentation einer fremden, eigenständigen Kultur gelegen war.
Einen konträren Ansatz wählte Martin Przybilski (Trier), der das in den literarischen Texten des Mit-
telalters gezeichnete Bild der Juden nicht als Reflex des Zusammenlebens von Christen und
Juden vorstellte, sondern als Rollenbild, das seit der christlichen Spätantike vertraute Stereotyp
aufgreife und weiterschreibe. Als Motiv für die Genese solcher Fremdheitskonstrukte bestimmte
Przybilski die Angst der christlichen Mehrheitsgesellschaft vor dem Auflösen der Grenzen zum
fremden Anderen innerhalb der eigenen Kultur, für das die jüdische Minderheit steht. Diese These
erfuhr durch die Auswertung auch jüdischen Schrifttums eine weitere Präzisierung. So greift etwa
der Ende des 13.  Jahrhunderts verfasste »Nizzachon vetus« christliche Vorurteile  gegenüber
Juden auf, um sie aus jüdischer Sicht zu interpretieren und wiederum zur Abgrenzung der eigenen
Identität gegenüber den Christen einzusetzen. Fremd- und Selbstwahrnehmung sind hier so mit-



ArtHist.net

4/5

einander verschmolzen, dass die eigene Identität nur mit Blick auf die Anderen zu formen ist.
Die beiden ersten Vorträge der abschließenden Sektion „Besitzen und Beschreiben“ waren der Dar-
stellung von Sklavinnen und Sklaven gewidmet, verdichten sich doch in dieser Gruppe die unter-
schiedlichsten Fremdheitszuschreibungen. Cristoph Cluse (Trier) wertete Statuten und Notariats-
urkunden des 14. und 15. Jahrhunderts aus, Dirk Suckow (Trier) spürte der Sichtbarkeit von Skla-
ven in Bildern nach. Am häufigsten erscheinen Sklaven in Urkunden, in denen die stets gleichen
Lebensstationen notiert werden: der Kauf oder die Freilassung. Dabei geht die Beschreibung des
einzelnen Sklaven nicht über das absolut Nötige hinaus. Auch das Interesse an der bildlichen Dar-
stellung beschränkt sich auf wenige Themenfelder. In den Bildprogrammen des Trinitarierordens
etwa, der sich der Gefangenenbefreiung verschrieben hat, sind Sklaven zwar präsent, Sklaverei
selbst erscheint hier jedoch primär als religiöse Metapher. So bleiben Sklaven in der Bilderwelt
des Spätmittelalters meist unsichtbar beziehungsweise sind – sofern nicht eindeutige Attribute
sie identifizieren – kaum von freien Dienern zu unterscheiden.
Megan Holmes (Michigan) untersuchte bildliche Darstellungen des in Italien verbreiteten Wunder-
berichts von der Ehefrau, die ein schwarzes Kind zur Welt brachte, des Ehebruchs mit dem dunkel-
häutigen Diener bezichtigt wurde und in ihrer Verzweiflung zu Maria betete, woraufhin das Kind
weiß war. In einem Agnolo Gaddi zugeschriebenen Glasfenster in Orsanmichele in Florenz ist der
Ehemann ein Ritter, der Diener ein Sarazene. Beide stehen im Haus, während sich das Wunder des
Farbwechsels im Freien abspielt. Im 16. Jahrhundert greift eine mit Holzschnitten illustrierte Wun-
dersammlung der Santissima Annunziata die Geschichte wieder auf. Die Handlung spielt jetzt in
Florenz, im Schlafgemach der Ehefrau. Der Diener ist ein Mohr, der Ehemann ein reicher Kauf-
mann. Die Einbindung des Geschehens in das eigene Leben erklärte Holmes mit der seit Anfang
des 15. Jahrhunderts belegten Gegenwart einer kleinen Gruppe farbiger Sklaven in Florenz, die
augenscheinlich zu Reaktionen herausforderte, wobei auch hier dem Sklaven – einem der Haupt-
akteure – nur die Rolle des Statisten bleibt.
Der letzte Vortrag von Philine Helas (Rom) erweiterte das Thema insofern, als nicht die Darstel-
lung von Schwarzen als Randgruppe interessierte, sondern ihre Einbindung in die christliche Bilder-
welt, wie sie vor allem in historischen Darstellungen, hier oft sogar als Würdeformel, zu finden ist.
Eine Transformation negativ konnotierter Schwarzenbilder ins Positive konnte sie an der Visuali-
sierung der Wunderberichte von Cosmas und Damian aufzeigen. Die Matricola der Misericordia
von Perugia dienten als Beispiel für die Erweiterung eines bestehenden Bildformulars um dunkel-
häutige Personen.
Mit dem Verzicht auf eine eingrenzende Definition dessen, was unter Fremden im italienischen
Spätmittelalter zu verstehen sei, gelang es während der Tagung, eine Fülle lohnender Forschungs-
felder vorzustellen. Rasch zeigte sich jedoch die Notwendigkeit der Kontextualisierung, da für
unterschiedliche Formen der Fremdheit je eigene Fragensysteme zu entwickeln sind. Gleiches gilt
für das Studium der Quellen, spiegeln doch Bilder ebenso wie Texte nicht notwendigerweise die
Realität, sondern konstruieren eigene Vorstellungen von Fremdheit. Als besonders hilfreich erwies
sich die Einbindung der Literaturwissenschaft, in der der methodische Diskurs zu Alteritätskonzep-
ten weit fortgeschritten ist. Diese Ansätze gilt es aufzugreifen und für die weitere Arbeit fruchtbar
zu machen.

Empfohlene Zitation:

Anja Eisenbeiß: [Tagungsbericht zu:] Fremde in der Stadt (Rheinisches Landesmuseum Trier,

15.–16.02.2008). In: ArtHist.net, 04.08.2008. Letzter Zugriff 08.01.2026.



ArtHist.net

5/5

<https://arthist.net/reviews/312>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

