ArtHist net

Kazeem, Belinda; Martinz-Turek, Charlotte; Sternfeld, Nora (Hrsg.): Das Unbehagen
im Museum. Postkoloniale Museologien, Wien: Turia und Kant Verlag 2009
ISBN-13: 978-3-85132-548-5,234 S., EUR 22.00

Rezensiert von: Landkammer Nora, Ziircher Hochschule der Kiinste

+Eigentlich sollte es in diesen Hallen sténdig Riitteln und nichts an seinem Platz bleiben” schreibt
Peggy Piesche liber ihr Unbehagen im Museum. Dass die Autorlnnen und Herausgeberinnen des
3. Bandes der Schnittpunkt-Reihe mit diesem Unbehagen nicht allein sind, zeigt schon die Tatsa-
che, dass das Buch mittlerweile in einem Nachdruck vorliegt. Was haben die kritischen Ansétze
der New Museology und die international lauter werdenden Riickgabeforderungen an ethnographi-
sche Sammlungen in der Praxis des Ausstellens von Artefakten aus Landern, die kolonisiert wur-
den bewirkt? Ist ein Dekolonisieren des Museums iiberhaupt denkbar? ,Das Unbehagen im Muse-
um” vereint Analysen aktueller Ausstellungspraxis, Blicke in die Geschichte, die den Fokus nicht
nur auf die gewaltvolle Genese ethnologischer Sammlungen legen, sondern gerade die Momente
in den Blick nehmen, in denen die Dichotomien Kolonisatoren/Kolonisierte, Subjekt/Objekt briichig
werden und Widerstand gegen das ,zum Anderen Objekt gemacht werden” sichtbar wird, und Dis-
kussionsbeitrédge, die nach Rdumen dekolonisierenden Handelns im Museum fragen. Der Band ist
fir die deutschsprachige museologische Debatte ein Diskussionsanstoss zur Auseinanderset-
zung mit den Konsequenzen postkolonialer Kritik fiir die Ausstellungstheorie und -praxis.

Das Buch ist in drei Abschnitte gegliedert: ,Ausgangspunkte’, ,Handlungsrdaume’ und ,Konfliktzo-
nen’. Dass ,Das Unbehagen im Museum" aus einem Workshop hervorgegangen ist, ist merkbar:
Gemeinsame Fragestellungen und Ausgangspunkte — wie etwa James Cliffords Entwurf des
Museums als ,Contact Zone" - werden liber mehrere Texte hinweg weitergesponnen und erhalten
neue Wendungen. Einen Diskussionscharakter erhdlt das Buch auch durch zwei Beitrage, die
Gesprache bzw. einen schriftlichen Gedankenaustausch wiedergeben.

Den ersten ,Ausgangspunkt’ setzt Araba Evelyn Johnston-Arthur. Den Figuren der ,Unwissenheit”
und ,Neugier”, mit denen Rassismus legitimiert wird, setzt sie das bestehende Reprasentationsar-
chiv schwarzer &sterreichischer Andersheit und dessen konstitutive Funktion fiir die Definition
des ,eigenen” entgegen. Zugleich zeigt sie auf, dass die Geschichte exotisierender, rassistischer
und ,objektivierender” Zurschaustellung von Menschen auch eine Geschichte der Kdmpfe von
People of Color gegen das ,Zum-Anderen-Objekt-gemacht-werden” ist und findet — etwa mit dem
Kampf von Josephine Soliman gegen die Ausstellung der ausgestopften Leiche ihres Vaters Ange-
lo Soliman im k.u.k Hofnaturalienkabinett im 18. Jahrhundert — Fragmente einer Widerstandsge-
schichte.

Mit einem Beitrag zur Pariser Kolonialausstellung von 1931 widmet sich Brigitta Kuster den Ambi-
valenzen der scheinbar klaren Rollenzuweisung in Subjekte und Objekte des Wissens. lhre Analy-
se fotografischer Dokumente, Berichte und polizeilicher Akten zur Ausstellung verkompliziert die
Struktur nationaler Identitatskonstruktion, die Bennet in seiner Beschreibung des exhibitionary

1/4



ArtHist.net

complex herausgestellt hatte. Sie analysiert zum einen die Ambivalenz des Diskurses der ,Plus
Grande France” und zeigt, wie die Dichtomie Kolonisator/Kolonisierter in der Ausstellung sichtbar
in die Krise gerat. Zum anderen macht sie deutlich, dass die Rolle, die den ,Indigénes” in der Aus-
stellung zugewiesen wurde, keineswegs unwidersprochen blieb und zeigt das Ensemble heteroge-
ner Widerstéande auf, die sich an der Ausstellung formierten. Schade ist, dass der Band vollstandig
auf Bildmaterial verzichtet. Gerade bei Kusters Fotoanalysen wiirde das Nachvollziehen, oder aber
auch eine Infragestellung der Argumentation dadurch wesentlich erleichtert.

Ein dritter historischer Beitrag, von Marion von Osten und Serhat Karakayali, beschaftigt sich mit
der Rolle der franzdsischen Kolonien fiir die Architektur der Nachkriegsmoderne.

Mit den Effekten und Reaktionen, die postkoloniale Kritik in der aktuellen Ausstellungspraxis von
Artefakten aus ehemals kolonisierten Landern hervorruft, beschaftigen sich im Teil ,Ausgangs-
punkte” Belinda Kazeem und Nora Sternfeld. Wahrend es noch immer einige ethnologische Muse-
en gibt, die als ,Konserven des Kolonialismus” (ein Begriff, den Lothar Baumgarten fiir das Pitt
Rivers Museum in Oxford gefunden hat) an ihren Sammlungsprasentationen festhalten, ist die
reprasentationskritische Diskussion der New Museology in vielen Museen nicht folgenlos geblie-
ben. Am Beispiel des Musée du quai Branly analysiert Nora Sternfeld den Doppelcharakter eines
neuen musealen Selbstverstandnisses, das auf die Kritik reagiert, und in dem zugleich die Grund-
festen des ethnologischen Diskurses unerschiittert bleiben. Wahrend das Museum mit Materiali-
en zur Sammlungsgeschichte und kiinstlerischen Interventionen Selbstreflexivitat in das Ausges-
tellte einfiihrt — und damit auf eine der Forderungen, die in der museologischen Diskussion immer
wieder vorgebracht werden, reagiert, scheinen diese Briiche die Logik ethnologischer Reprasentati-
on dennoch nicht zu destabilisieren; die ,Lust am Exotischen” wird weiterhin bedient. Sternfeld
bringt zur Analyse dieser Neuorientierung den Begriff des Transformismus von Gramsci ein — Ver-
anderung zum Zweck der Machterhaltung. Mit der Bezugnahme auf Gramsci soll auch deutlich
werden, dass hier nicht nur Vereinnahmung der Kritik bedauert wird, sondern die Notwendigkeit
der Veranderung auch auf eine Verschiebung der Krafteverhaltnisse verweist: immerhin muss der
Kritik nun im Museum Platz eingeraumt werden.

Belinda Kazeem analysiert in ihrem Beitrag die legitimatorischen Diskurse, die angesichts von
Rickgabeforderungen an ethnologische Museen vorgebracht werden. Sie rollt die Diskussion der
Riickgabeforderungen zum Anlass der Ausstellung ,Benin: Kénige und Rituale” im Wiener Voélker-
kundemuseum 2007 auf und problematisiert die Argumente, die gegen eine Auseinandersetzung
mit den Forderungen ins Feld gefiihrt werden in ihrer Wiederholung kolonialer Muster. Sie macht
deutlich, dass eine umfassende Auseinandersetzung mit Rickgabeforderungen auf internationa-
ler Ebene die Grundlage von Entwiirfen fiir die zukiinftige Ausrichtung ethnologischer Museen
sein muss. Bemerkenswert, dass in der Rubrik ,Konfliktzonen“ auch die Kuratorin der Wiener Aus-
stellung mit einem Beitrag vertreten ist. |hr Text illustriert aus der Innensicht die Unmdoglichkeit,
ein, wie sie es selbst nennt, ,fiir alle akzeptables Ergebnis zu liefern” — es einerseits der Kritik und
andererseits den 6konomischen, institutionellen und politischen Anforderungen, alles beim alten
zu lassen, gleichermassen Recht zu machen. Der Beitrag zeigt damit einmal mehr, dass eine
grundsaétzliche Hinterfragung und Neuorientierung ethnographischer Ausstellungspraxis notig ist.

Eine weitere Auseinandersetzung mit aktueller Ausstellungspraxis ist unter ,Konfliktzonen“ einge-
ordnet. Regina Wonisch die gemeinsam mit Roswitha Muttenthaler in ,Gesten des Zeigens" u.a.

2/4



ArtHist.net

auch anhand der Sammlung des Naturhistorischen Museums Wien einen Beitrag zur Entwicklung
eines Analyseinstrumentariums fiir die Herstellung von Gender und Race in Ausstellungen geleis-
tet hat, fokussiert in ihrem Beitrag auf die Spuren des ethnographischen Diskurses im Naturhistori-
schen Museum.

»Wie kann die Kritik im Museum Folgen haben?” fragt Nora Sternfeld am Ende ihres Beitrags — die
Frage nach Entwiirfen fiir einen zukiinftigen Umgang mit ethnologischen Museen bleibt nach der
Lektiire des Bandes im Raum; die Debatte iiber ,Handlungsraume’ bewegt sich von Christian Kra-
vagnas Beitrag Uber kiinstlerische Auseinandersetzungen mit dem ethnographischen Blick aus
zunehmend aus den bestehenden Museen heraus. Peggy Piesche, Nicola Lauré al-Samarai und
Belinda Kazeem teilen im virtuellen Gedankenaustausch zundchst auch ihren Pessimismus gegen-
Uber den Mdoglichkeiten der Veranderung von Blickregimen in den Museen. Dem Museum als
schon in sich kolonialer Institution setzen sie Entwiirfe von ,Contact Zones" in mobilen, vielstimmi-
gen Prozessen des Ausstellens und der Wissensproduktion entgegen, die von minorisierten Posi-
tionen ausgehen.

Die postkoloniale Aneignung des Konzepts ,Museum” selbst hingegen wird mit dem Projekt eines
,Museums der Gegenwart", der Maison des Civilisations et de I'Unité Réunionnaise (MCUR) auf
der Insel Réunion vorgestellt. Aufgebaut auf der Zusammenarbeit mit der Bevolkerung, ist das
MCUR als Verhandlungsort fiir die Darstellung der Gegenwart und Geschichte auf der Insel ausge-
richtet. Das Museum sollte 2010 er6ffnen. Das Projekt ist aber leider mittlerweile ins Zentrum
einer politischen Kontroverse geriickt und wurde von der lokalen Administration gestoppt - es
wurde jedoch die Gruppe MCUR, Culture, Recherche et Action gebildet, die die Arbeiten fortsetzt
und nach neuen Méglichkeiten der Finanzierung sucht.[1]

Eine Neugriindung eines Museums steht auch im Diskussionsbeitrag unter dem Titel ,V6llig neue
Formate erfinden” im Zentrum. Das Museumsprojekt im Dorf Naka im indischen Bundesstaat
Himachal Pradesh wirft gerade durch die Zusammenarbeit mit européischen Institutionen die Fra-
ge auf, was das Konzept Museum im postkolonialen Kontext bedeuten kann. Die kritischen Fra-
gen zu Aneignungs- und Umdeutungsprozessen im Aufbau des Museums lassen sich auch auf
Vergés Ausfiihrungen zum geplanten MCUR riickbeziehen.

Als grundlegender Gedankenstrang, wenn es um Entwiirfe einer dekolonisierenden Ausstellungs-
praxis geht, ist den Beitragen eine Abkehr von der traditionellen Rolle der Kuratorin/des Kurators
und eine Hinwendung zu multiperspektivischen, kollektiven Formen des Ausstellens und der Wis-
sensproduktion gemeinsam. Nahe liegt es damit auch - fiir eine Fortfiihrung der Debatte um
Handlungsmadglichkeiten in ethnologischen Museen selbst — die Méglichkeiten fiir Interventionen
und Auseinandersetzungen mit ethnographischen Sammlungen von der Vermittlung her in die Dis-
kussion einzubeziehen. Als Beispiel waren etwa die performativen Interventionen der Debajehmu-
jig Theatre Group in der Art Gallery of Ontario,[2] die Besucherlnnen in eine Hinterfragung von ,Au-
thentizitat” und Konventionen des Blicks auf Objekte der first nations verwickelten, zu nennen.

,Das Unbehagen im Museum” fordert weitere Diskussionen heraus und ist zugleich mit Texten,
die auch grundlegende Kritikstrange explizieren, als Einflihrung lesbar. Es bleibt zu hoffen, dass
der Band Folgen hat — in der theoretischen Debatte und in den Museen selbst.

[1] Artikel zur Kontroverse um das MCUR:

3/4



ArtHist.net

http://www.ipreunion.com/rechercher.php?search_type=keywords&keywords=MCUR, 15.7.2010 Ein Unter-
stitzungsschreiben findet sich auf http://eipcp.net/n/1269375145

[2] Graham, Janna und Shadya Yasin: Reframing Participation in the Museum: a syncopated Discussion.
In: Museums After Modernism: Strategies of Engagement, Hg. Griselda Pollock, Joyce Zemans. Oxford

2007.S.157-172

Empfohlene Zitation:

Landkammer Nora: [Rezension zu:] Kazeem, Belinda; Martinz-Turek, Charlotte; Sternfeld, Nora (Hrsg.): Das
Unbehagen im Museum. Postkoloniale Museologien, Wien 2009. In: ArtHist.net, 04.09.2010. Letzter Zugriff
17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/284>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemal dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


http://www.ipreunion.com/rechercher.php?search_type=keywords&keywords=MCUR
http://eipcp.net/n/1269375145
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

