
1/4

Kazeem, Belinda; Martinz-Turek, Charlotte; Sternfeld, Nora (Hrsg.): Das Unbehagen
im Museum. Postkoloniale Museologien, Wien: Turia und Kant Verlag 2009
ISBN-13: 978-3-85132-548-5, 234 S., EUR 22.00

Rezensiert von: Landkammer Nora, Zürcher Hochschule der Künste

„Eigentlich sollte es in diesen Hallen ständig Rütteln und nichts an seinem Platz bleiben“ schreibt
Peggy Piesche über ihr Unbehagen im Museum. Dass die AutorInnen und HerausgeberInnen des
3. Bandes der Schnittpunkt-Reihe mit diesem Unbehagen nicht allein sind, zeigt schon die Tatsa-
che, dass das Buch mittlerweile in einem Nachdruck vorliegt. Was haben die kritischen Ansätze
der New Museology und die international lauter werdenden Rückgabeforderungen an ethnographi-
sche Sammlungen in der Praxis des Ausstellens von Artefakten aus Ländern, die kolonisiert wur-
den bewirkt? Ist ein Dekolonisieren des Museums überhaupt denkbar? „Das Unbehagen im Muse-
um“ vereint Analysen aktueller Ausstellungspraxis, Blicke in die Geschichte, die den Fokus nicht
nur auf die gewaltvolle Genese ethnologischer Sammlungen legen, sondern gerade die Momente
in den Blick nehmen, in denen die Dichotomien Kolonisatoren/Kolonisierte, Subjekt/Objekt brüchig
werden und Widerstand gegen das „zum Anderen Objekt gemacht werden“ sichtbar wird, und Dis-
kussionsbeiträge, die nach Räumen dekolonisierenden Handelns im Museum fragen. Der Band ist
für die deutschsprachige museologische Debatte ein Diskussionsanstoss zur Auseinanderset-
zung mit den Konsequenzen postkolonialer Kritik für die Ausstellungstheorie und -praxis.

Das Buch ist in drei Abschnitte gegliedert: ‚Ausgangspunkte’, ‚Handlungsräume’ und ‚Konfliktzo-
nen’. Dass „Das Unbehagen im Museum“ aus einem Workshop hervorgegangen ist, ist merkbar:
Gemeinsame Fragestellungen und Ausgangspunkte – wie etwa James Cliffords Entwurf  des
Museums als „Contact Zone“ - werden über mehrere Texte hinweg weitergesponnen und erhalten
neue Wendungen. Einen Diskussionscharakter erhält  das Buch auch durch zwei Beiträge,  die
Gespräche bzw. einen schriftlichen Gedankenaustausch wiedergeben.

Den ersten ‚Ausgangspunkt’ setzt Araba Evelyn Johnston-Arthur. Den Figuren der „Unwissenheit“
und „Neugier“, mit denen Rassismus legitimiert wird, setzt sie das bestehende Repräsentationsar-
chiv schwarzer österreichischer Andersheit und dessen konstitutive Funktion für die Definition
des „eigenen“ entgegen. Zugleich zeigt sie auf, dass die Geschichte exotisierender, rassistischer
und „objektivierender“ Zurschaustellung von Menschen auch eine Geschichte der Kämpfe von
People of Color gegen das „Zum-Anderen-Objekt-gemacht-werden“ ist und findet – etwa mit dem
Kampf von Josephine Soliman gegen die Ausstellung der ausgestopften Leiche ihres Vaters Ange-
lo Soliman im k.u.k Hofnaturalienkabinett im 18. Jahrhundert – Fragmente einer Widerstandsge-
schichte.

Mit einem Beitrag zur Pariser Kolonialausstellung von 1931 widmet sich Brigitta Kuster den Ambi-
valenzen der scheinbar klaren Rollenzuweisung in Subjekte und Objekte des Wissens. Ihre Analy-
se fotografischer Dokumente, Berichte und polizeilicher Akten zur Ausstellung verkompliziert die
Struktur nationaler Identitätskonstruktion, die Bennet in seiner Beschreibung des exhibitionary



ArtHist.net

2/4

complex herausgestellt hatte. Sie analysiert zum einen die Ambivalenz des Diskurses der „Plus
Grande France“ und zeigt, wie die Dichtomie Kolonisator/Kolonisierter in der Ausstellung sichtbar
in die Krise gerät. Zum anderen macht sie deutlich, dass die Rolle, die den „Indigénes“ in der Aus-
stellung zugewiesen wurde, keineswegs unwidersprochen blieb und zeigt das Ensemble heteroge-
ner Widerstände auf, die sich an der Ausstellung formierten. Schade ist, dass der Band vollständig
auf Bildmaterial verzichtet. Gerade bei Kusters Fotoanalysen würde das Nachvollziehen, oder aber
auch eine Infragestellung der Argumentation dadurch wesentlich erleichtert.

Ein dritter historischer Beitrag, von Marion von Osten und Serhat Karakayali, beschäftigt sich mit
der Rolle der französischen Kolonien für die Architektur der Nachkriegsmoderne.

Mit den Effekten und Reaktionen, die postkoloniale Kritik in der aktuellen Ausstellungspraxis von
Artefakten aus ehemals kolonisierten Ländern hervorruft, beschäftigen sich im Teil „Ausgangs-
punkte“ Belinda Kazeem und Nora Sternfeld. Während es noch immer einige ethnologische Muse-
en gibt, die als „Konserven des Kolonialismus“ (ein Begriff, den Lothar Baumgarten für das Pitt
Rivers Museum in Oxford gefunden hat) an ihren Sammlungspräsentationen festhalten, ist die
repräsentationskritische Diskussion der New Museology in vielen Museen nicht folgenlos geblie-
ben. Am Beispiel des Musèe du quai Branly analysiert Nora Sternfeld den Doppelcharakter eines
neuen musealen Selbstverständnisses, das auf die Kritik reagiert, und in dem zugleich die Grund-
festen des ethnologischen Diskurses unerschüttert bleiben. Während das Museum mit Materiali-
en zur Sammlungsgeschichte und künstlerischen Interventionen Selbstreflexivität in das Ausges-
tellte einführt – und damit auf eine der Forderungen, die in der museologischen Diskussion immer
wieder vorgebracht werden, reagiert, scheinen diese Brüche die Logik ethnologischer Repräsentati-
on dennoch nicht zu destabilisieren; die „Lust am Exotischen“ wird weiterhin bedient. Sternfeld
bringt zur Analyse dieser Neuorientierung den Begriff des Transformismus von Gramsci ein – Ver-
änderung zum Zweck der Machterhaltung. Mit der Bezugnahme auf Gramsci soll auch deutlich
werden, dass hier nicht nur Vereinnahmung der Kritik bedauert wird, sondern die Notwendigkeit
der Veränderung auch auf eine Verschiebung der Kräfteverhältnisse verweist: immerhin muss der
Kritik nun im Museum Platz eingeräumt werden.

Belinda Kazeem analysiert in ihrem Beitrag die legitimatorischen Diskurse, die angesichts von
Rückgabeforderungen an ethnologische Museen vorgebracht werden. Sie rollt die Diskussion der
Rückgabeforderungen zum Anlass der Ausstellung „Benin: Könige und Rituale“ im Wiener Völker-
kundemuseum 2007 auf und problematisiert die Argumente, die gegen eine Auseinandersetzung
mit den Forderungen ins Feld geführt werden in ihrer Wiederholung kolonialer Muster. Sie macht
deutlich, dass eine umfassende Auseinandersetzung mit Rückgabeforderungen auf internationa-
ler Ebene die Grundlage von Entwürfen für die zukünftige Ausrichtung ethnologischer Museen
sein muss. Bemerkenswert, dass in der Rubrik „Konfliktzonen“ auch die Kuratorin der Wiener Aus-
stellung mit einem Beitrag vertreten ist. Ihr Text illustriert aus der Innensicht die Unmöglichkeit,
ein, wie sie es selbst nennt, „für alle akzeptables Ergebnis zu liefern“ – es einerseits der Kritik und
andererseits den ökonomischen, institutionellen und politischen Anforderungen, alles beim alten
zu lassen, gleichermassen Recht zu machen. Der Beitrag zeigt damit einmal mehr, dass eine
grundsätzliche Hinterfragung und Neuorientierung ethnographischer Ausstellungspraxis nötig ist.

Eine weitere Auseinandersetzung mit aktueller Ausstellungspraxis ist unter „Konfliktzonen“ einge-
ordnet. Regina Wonisch die gemeinsam mit Roswitha Muttenthaler in „Gesten des Zeigens“ u.a.



ArtHist.net

3/4

auch anhand der Sammlung des Naturhistorischen Museums Wien einen Beitrag zur Entwicklung
eines Analyseinstrumentariums für die Herstellung von Gender und Race in Ausstellungen geleis-
tet hat, fokussiert in ihrem Beitrag auf die Spuren des ethnographischen Diskurses im Naturhistori-
schen Museum.

„Wie kann die Kritik im Museum Folgen haben?“ fragt Nora Sternfeld am Ende ihres Beitrags – die
Frage nach Entwürfen für einen zukünftigen Umgang mit ethnologischen Museen bleibt nach der
Lektüre des Bandes im Raum; die Debatte über ‚Handlungsräume’ bewegt sich von Christian Kra-
vagnas Beitrag über künstlerische Auseinandersetzungen mit dem ethnographischen Blick aus
zunehmend aus den bestehenden Museen heraus. Peggy Piesche, Nicola Lauré al-Samarai und
Belinda Kazeem teilen im virtuellen Gedankenaustausch zunächst auch ihren Pessimismus gegen-
über den Möglichkeiten der Veränderung von Blickregimen in den Museen. Dem Museum als
schon in sich kolonialer Institution setzen sie Entwürfe von „Contact Zones“ in mobilen, vielstimmi-
gen Prozessen des Ausstellens und der Wissensproduktion entgegen, die von minorisierten Posi-
tionen ausgehen.

Die postkoloniale Aneignung des Konzepts „Museum“ selbst hingegen wird mit dem Projekt eines
„Museums der Gegenwart“, der Maison des Civilisations et de l’Unité Réunionnaise (MCUR) auf
der Insel Réunion vorgestellt. Aufgebaut auf der Zusammenarbeit mit der Bevölkerung, ist das
MCUR als Verhandlungsort für die Darstellung der Gegenwart und Geschichte auf der Insel ausge-
richtet. Das Museum sollte 2010 eröffnen. Das Projekt ist aber leider mittlerweile ins Zentrum
einer politischen Kontroverse gerückt und wurde von der lokalen Administration gestoppt – es
wurde jedoch die Gruppe MCUR, Culture, Recherche et Action gebildet, die die Arbeiten fortsetzt
und nach neuen Möglichkeiten der Finanzierung sucht.[1]

Eine Neugründung eines Museums steht auch im Diskussionsbeitrag unter dem Titel „Völlig neue
Formate erfinden“ im Zentrum. Das Museumsprojekt im Dorf Naka im indischen Bundesstaat
Himachal Pradesh wirft gerade durch die Zusammenarbeit mit europäischen Institutionen die Fra-
ge auf, was das Konzept Museum im postkolonialen Kontext bedeuten kann. Die kritischen Fra-
gen zu Aneignungs- und Umdeutungsprozessen im Aufbau des Museums lassen sich auch auf
Vergés Ausführungen zum geplanten MCUR rückbeziehen.

Als grundlegender Gedankenstrang, wenn es um Entwürfe einer dekolonisierenden Ausstellungs-
praxis geht, ist den Beiträgen eine Abkehr von der traditionellen Rolle der Kuratorin/des Kurators
und eine Hinwendung zu multiperspektivischen, kollektiven Formen des Ausstellens und der Wis-
sensproduktion gemeinsam. Nahe liegt es damit auch – für eine Fortführung der Debatte um
Handlungsmöglichkeiten in ethnologischen Museen selbst – die Möglichkeiten für Interventionen
und Auseinandersetzungen mit ethnographischen Sammlungen von der Vermittlung her in die Dis-
kussion einzubeziehen. Als Beispiel wären etwa die performativen Interventionen der Debajehmu-
jig Theatre Group in der Art Gallery of Ontario,[2] die BesucherInnen in eine Hinterfragung von „Au-
thentizität“ und Konventionen des Blicks auf Objekte der first nations verwickelten, zu nennen.

„Das Unbehagen im Museum“ fordert weitere Diskussionen heraus und ist zugleich mit Texten,
die auch grundlegende Kritikstränge explizieren, als Einführung lesbar. Es bleibt zu hoffen, dass
der Band Folgen hat – in der theoretischen Debatte und in den Museen selbst.

[1] Artikel zur Kontroverse um das MCUR:



ArtHist.net

4/4

http://www.ipreunion.com/rechercher.php?search_type=keywords&keywords=MCUR, 15.7.2010 Ein Unter-

stützungsschreiben findet sich auf http://eipcp.net/n/1269375145

[2] Graham, Janna und Shadya Yasin: Reframing Participation in the Museum: a syncopated Discussion.

In: Museums After Modernism: Strategies of Engagement, Hg. Griselda Pollock, Joyce Zemans. Oxford

2007. S.157-172

Empfohlene Zitation:

Landkammer Nora: [Rezension zu:] Kazeem, Belinda; Martinz-Turek, Charlotte; Sternfeld, Nora (Hrsg.): Das

Unbehagen im Museum. Postkoloniale Museologien, Wien 2009. In: ArtHist.net, 04.09.2010. Letzter Zugriff

17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/284>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

http://www.ipreunion.com/rechercher.php?search_type=keywords&keywords=MCUR
http://eipcp.net/n/1269375145
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

