
1/5

Börsch-Supan, Helmut: Caspar David Friedrich. Gefühl als Gesetz, München [u.a.]:
Deutscher Kunstverlag 2008
ISBN-13: 978-3-422-06807-0, 240 S., EUR 24,90

Rezensiert von: Wedekind Gregor, Johannes Gutenberg-Universität Mainz

Gefühl als Gesetz – das ist so etwas wie eine Maxime Caspar David Friedrichs, die zumindest
zwei Mal in seinen um 1830 entstandenen „Äußerungen bei Betrachtung einer Sammlung von
Gemählden von größtentheils noch lebenden und unlängst verstorbenen Künstlern“ angeführt
wird. [1] Angesprochen ist mit ihr dort die innere Korrespondenz von "reiner" Empfindung und
Natur. Sie dient dazu, eine Nachahmungsästhetik in die Schranken zu weisen und dem Künstler
ästhetische Lizenzen einzuräumen, die ihn von einer bloßen Nachahmung der Natur genauso freis-
tellen wie von der Nachahmung kanonischer Vorbilder der Kunstgeschichte. Der Künstler darf, ja
muss laut Caspar David Friedrich in die Natur „hinein sehen“, will er den geistigen Gehalt der Natur
erkennen, aufnehmen und wiedergeben. Es geht bei dieser Operation nun keineswegs um eine Ver-
absolutierung  des  Künstler-Ichs,  sondern  vielmehr  um  eine  Synchronisation  seines  inneren
Gefühls mit der Natur. Ist diese Harmonisierung hergestellt, entsteht eine Kunst, die sich weder an
den Regeln der Tradition, noch an der Akkuratheit ihrer Abbildungsqualität, genauso wenig wie an
der Qualität ihrer Ausführung messen lässt, sondern ihren Wert einzig und allein darin findet, die
Wahrheit der Natur anschaulich zu machen.

Helmut Börsch-Supan hat solche kunstreligiösen Ideen über die metaphysische Natur des Men-
schen und der Natur sich zu eigen gemacht und als Titel eines Buches gewählt, das in Identifikati-
on mit seinem Gegenstand diese Kunstdoktrin Caspar David Friedrichs verteidigen und zur Grund-
lage der Beschäftigung mit ihm machen möchte. Nach seinem auf Vorarbeiten von Karl Wilhelm
Jähnig beruhenden ¼uvrekatalog von 1973 und der parallel erschienenen und seitdem mehrfach
neu aufgelegten Monographie legt Börsch-Supan damit nun keine neue, übergreifende Darstellung
des Werkes von Friedrich vor, sondern eher so etwas wie kleinere Streifzüge durch Friedrichs
Welt. Annonciert wird das Buch als eine Untersuchung speziell zu zwei von Friedrichs Bildern:
dem ‚Großen Gehege’, das sich heute in der Galerie Neue Meister in Dresden befindet, und den
‚Kreidefelsen auf Rügen’,  die das Museum Oskar Reinhart in Winterthur aufbewahrt. Wer sich
jedoch hierzu neuere Einsichten oder auch nur längere Ausführungen verspricht, sieht sich ent-
täuscht. Beide Bilder dienen eher als Aufhänger für Ausführungen, die von dort aus in die verschie-
densten Richtungen und zu zahlreichen anderen Werken des Malers schweifen.  Es ist  daher
schwer zu sagen, mit was man es bei diesem Buch genau zu tun hat. Weder handelt es sich dabei
um eine kohärent geschriebene Untersuchung noch um eine Sammlung von Aufsätzen. Eher um
eine Zusammenstellung einzelner Kapitel, die gelegentlich die Form von Exkursen annehmen. Am
ehesten lässt sich das Buch somit als eine Art Supplement zu den zahlreichen anderen Friedrich-
-Publikationen des Autors charakterisieren, der hier in Form von Nachträgen und Neuanläufen sei-
ne früheren Ausführungen zu dem Künstler gleichsam anreichert, partiell verbessert, abschwächt
oder an sie erinnert. Vor allem aber ist es eine Art von Verteidigungsschrift in eigener Sache. Der
Autor revidiert nicht seine älteren Einsichten, sondern aktualisiert sie aus dem Rückblick. Stellen-



ArtHist.net

2/5

weise gerät ihm das zur Kampfschrift gegen die neuere Forschung, von der er nur weniges gelten
lässt. Börsch-Supan kämpft gegen die Partei der „Sinnoffenheit", deren Vertreter er als unfaire
Gesellen diffamiert, die "ihre Übermacht zu behaupten wissen" (S. 226). Gemeint sind damit offen-
bar im Wesentlichen die Kontrahenten Werner Busch und Hilmar Frank. Aber immer auch jene
„auf Ideologisierung“ bedachten Kunsthistoriker der „siebziger Jahre“, die Friedrich „zum Vorkämp-
fer ihrer eigenen Anschauungen machen wollten und daher die Verankerung seines Denkens in
christlich geprägter Moral leugnen mussten“ (S. 50). Sicherlich ist es zutreffend, dass Friedrich
protestantischer Christ war. Und es ist nachvollziehbar, wenn ein Kunsthistoriker aufgrund des
eigenen protestantischen Bekenntnisses hier eine besondere Affinität empfindet. Daraus aber
lässt  sich  schwerlich  das  Recht  ableiten,  den  Künstler  zum  Vorkämpfer  allein  der  eigenen
Anschauungen machen zu können. Zum kulturkritischen Rundumschlag wird der Text dann, wenn
von „modernen Menschen“ die Rede ist, wobei das „modern“ in Anführungsstriche gesetzt wird,
was die Selbsttäuschung dieser Spezies anzeigen soll, handelt es sich doch für Börsch-Supan bei
modernen Menschen um Menschen „mit mangelndem Geschichtssinn“ (S. 52). Und immer wieder
liest man Sätze wie den über das Bemühen des Künstlers, seine „Aussagen vor dem Zugriff ober-
flächlich Denkender zu schützen, denn er hatte schmerzliche Erfahrungen mit denen gemacht, die
seine Anschauungen aus Mangel an Verständnis oder aus Antipathie bekämpften“ (S. 47), die
offenbar zugleich auch die Erfahrungen Börsch-Supans bezeichnen sollen.

Während Börsch-Supan mit Verweisen auf die eigenen Publikationen nicht spart, kommen die
anderer Autoren nur spärlich vor. Forschungsarbeiten, die der eigenen Auffassung nicht entspre-
chen, werden wiederholt ignoriert. Das fällt zumindest demjenigen auf, der wie der Verfasser die-
ser Rezension selbst Autor von Publikationen ist, die explizit jeweils die hier zur Diskussion gestell-
ten Hauptbilder – ‚Das Große Gehege’ und die ‚Kreidefelsen auf Rügen’ – zum Gegenstand haben
und die, wie die anderer Autoren auch, weder im Text noch im Literaturverzeichnis Erwähnung fin-
den. [2]

Dem Auftakt zum ‚Großen Gehege’ folgt ein Kapitel, das das Umfeld dieses Gemälde erkundet.
Gefolgt von einem weiteren, das die „Äußerungen“ Friedrichs in den Kontext der Dresdner Malerei
um 1830 einordnet sowie einem, das sich "Gestalten im Umkreis Friedrichs" widmet, worin Carus,
Goethe, Dahl und Schinkel behandelt werden. Darauf folgt ein Exkurs, in dem die Buchstabenkür-
zel X und Y, die sich in Friedrichs Manuskript anstelle der Künstlernamen finden, mit einzelnen his-
torisch fassbaren Künstlern Dresdens identifiziert werden. Ein Kapitel zu den „Kreidefelsen auf
Rügen“ setzt diese, wie schon das ‚Große Gehege’, in den Kontext vorausgehender und nachfol-
gender Werke.  Weitere Kapitel  sind dem „Wegmotiv“  in Friedrichs ¼uvre,  den „Zeiten-Zyklen“
sowie Grundsätzen der Bildgestaltung gewidmet, wobei in letzterem Werner Busch der Vorwurf
gemacht wird, seine formanalytischen Untersuchungen an Friedrichs Bildern unter Vernachlässi-
gung der Raumorganisation allein auf ihre Flächengestaltung bezogen zu haben und dabei Bör-
sch-Supans frühe Untersuchungen zu Friedrichs Formdenken in der Dissertation von 1960 unter
den Tisch fallen zu lassen. Statt auf mathematische Genauigkeit komme es, wie Börsch-Supan
betont, auf die Evidenz für den Betrachtereindruck an. Da Friedrich das Gefühl über die Messung
gesetzt habe, soll nun der wissenschaftliche Betrachter sich daran halten und aufhören, die Bilder
nachzumessen. Was im Rahmen wissenschaftlicher Experimente selbstverständlich legitim ist,
wird von Börsch-Supan zu einer Frage von Weltanschauung und Moral gemacht. Ein letztes Kapi-
tel widmet sich Friedrichs Selbstdarstellungen. Hier findet sich auch noch einmal eine Zusammen-
fassung von Börsch-Supans Ansichten: „Friedrichs Forderung an den Maler, mit dem geistigen



ArtHist.net

3/5

Auge zu sehen, gilt auch für den Betrachter. Es bedeutet, über das Gegenständliche hinaus den
dahinter liegenden Sinn und über das Gegenwärtige hinaus das Zukünftige zu entdecken. Damit
wird das nicht Sichtbare oder doch noch nicht Sichtbare mit ins Bild gebracht, das Alltagswissen,
vor allem aber der christliche Glaube.“ (S. 200) Festzustellen, dass Friedrich mit seinen Bildern
einem solchen christlichen Mystizismus verhaftet war, ist das eine. Ein anderes, dies zur einzig
akzeptablen Grundlage der Beschäftigung mit dem Künstler zu erklären, wie Börsch-Supan es tut.

In einer Art wissenschaftsgeschichtlichen Nachwort („Leben und Nachleben“) entwirft der Autor
noch einmal eine Skizze, in der sich seine Demut zu zahlreichen Invektiven aufschwingt. Die Diag-
nose, bei Friedrich habe sich „die Tragik seiner Existenz nach zwei Generationen des Vergessen-
seins seit seinem Tod im 20. Jahrhundert fortgesetzt“, „weil der Künstler in den Strudel der moder-
nen Kunstströmungen und ideologischen Wirrnisse hineingezogen wurde“(S. 203), erläutert Bör-
sch-Supan damit, dass „die Oberfläche seiner Malerei deren Tiefendimension verschleiert“, aber
auch damit, dass „lange Zeit ein solides Wissensfundament fehlte“. Eine widersprüchliche Erklär-
ung, waren es doch gerade die Erfahrungen mit und durch die moderne Kunst, die überhaupt erst
den Blick auf Friedrich wieder ermöglichten und war es nicht zuletzt das hauptsächlich durch die
Arbeiten Börsch-Supans in den siebziger Jahren gelegte solide Wissensfundament, das zu einer
beispiellosen Entfaltung der Beschäftigung mit diesem Künstler auf hohem kunsthistorischen
Niveau geführt hat. Aber einer eben, die Börsch-Supan nun nicht anzuerkennen bereit ist. Der Ver-
such des Autors, sich auf eine abgeklärte und überlegene Position zu stellen, misslingt dann auch:
So wird zwar der „Gelehrtenstreit über die richtige Interpretationsweise, bei dem immer komplizier-
ter gedacht wird, um Evidenz durch Argumentationskunst zu ersetzen“ (S. 206), kurzerhand für die
heutige kulturelle Bedeutung Friedrichs als unwichtig abgetan. Über ihn sich zu beruhigen, gelingt
dem Autor aber nicht. Den Gegnern wird unterstellt, dass das eigene Gefühl verkümmert und die
Fähigkeit zum Nachfühlen abhanden gekommen sei (S. 208). Das sind starke Worte.

Gegen die These von der „Sinnoffenheit“ der Bilder Friedrichs postuliert Börsch-Supan stattdessen
„Botschaften von sprachlichem Charakter“. Eine irreführende Opposition, denn die Tatsache, dass
Friedrichs Bilder einzelne konventionelle Zeichen wie etwa Anker und Kreuz verwendete und sie
ganz generell einem christlichen Fühlen und Denken Ausdruck geben, ändert nichts daran, dass er
eine Malerei konzipierte, die die herkömmliche christliche Bildsprache und ihre Ikonographie radi-
kal transformierte. Diese Transformation muss aber nicht als Säkularisierung im Sinne einer Ver-
abschiedung des christlichen Weltbildes gelesen werden, sondern kann als eine Bemühung ver-
standen werden, auf den veränderten Bewusstseinshorizont seiner Zeit zu reagieren, indem er
eine seinen protestantischen Grundüberzeugungen adäquate Ästhetik entwickelt, in der die religiö-
se Erfahrungsdimension der Kunst einer stimmungshaften Landschaftsmalerei übertragen wird.
Von Stimmungen aber will Börsch-Supan nichts wissen, bedeutet sie seinem Verständnis nach
doch nichts anderes als Offenheit, die als Abwesenheit von Sinn gefürchtet wird. So wirft er etwa
einem Autor wie Richard Hamann, der den Begriff der Stimmung in Bezug auf Friedrich 1914 ver-
wendete, vor, damit von etwas „Vagem“ zu handeln, „das ein richtungsloses Träumen erlaubt“ und
den „allgemeinen oberflächlichen Vorstellungen von der Romantik“ entsprochen habe (S. 204).
Einem solchen,  seinerseits  oberflächlichen,  Verständnis  von  Stimmung ist  entgegenzuhalten,
dass diese sich keineswegs in einer diffusen Träumerei erschöpft, vielmehr ein ästhetisches Ver-
fahren darstellt, in dem Erkenntnispotential liegt und das eine dezidierte Weltdeutung vorträgt. Es
bedeutet, zu verstehen, dass der Geltungsanspruch protestantischen In-der-Welt-Seins von diesen
Bildern als gefühlte, sinnliche Wahrnehmung vermittelt werden soll und die Vermittlung von Erfah-



ArtHist.net

4/5

rung über Begriffe demgegenüber zweitrangig wurde, nicht zuletzt deswegen, weil das neue ästhe-
tische Konzept eine viel weitreichende Wirkung zu erlangen versprach. Börsch-Supan aber perhor-
resziert Stimmung als Beliebigkeit, wobei seine manichäistische Perspektive auf Friedrich ihm sei-
ne Wahrnehmung so sehr verzerrt, dass er kurzerhand behauptet, der Begriff der Stimmung spiele
für den Künstler keine Rolle und erscheine nicht in Friedrichs Texten (S. 204). Das ist offensicht-
lich falsch und zudem wider besseres Wissen behauptet, zitiert er doch selbst am Anfang seines
Buches einen der Abschnitte aus den „Äußerungen“,  die sich über Stimmung auslassen. Der
Begriff der Stimmung wird von Friedrich in eindeutig zustimmender Weise implizit sehr häufig,
aber auch immer wieder ganz explizit benutzt. [3] Wie anders soll man sich also Börsch-Supans
Behauptung erklären, als mit dem geradezu zwanghaften Bemühen des kunsthistorischen Exege-
ten, den Künstler und sein Werk auf Kosten des historischen Materials den eigenen Vorstellungen
anzupassen? Börsch-Supan verfährt damit genau in der Weise, die er der Fraktion der Befürworter
von „Sinnoffenheit“ unterstellt und dort nicht müde wird, als Missachtung der Quellen und Mangel
an historischem Bewusstsein anzuprangern.

Börsch-Supans große, ja außerordentliche Verdienste keineswegs nur, aber gerade auch für Cas-
par David Friedrich stehen außer Frage. Auch das jetzige Buch kann mit vielen Einsichten und Beo-
bachtungen aufwarten, die aus der immensen Vertrautheit mit dem Werk und der stupenden
Kenntnis der Zeit geschöpft sind. Dazu bietet es die Abbildung eines bislang unpublizierten klei-
nen Gemäldes, ‚Welle und Düne’, das um 1820 datiert wird (Farbtafel IV). In Bezug auf das Gemäl-
de ‚Augustusbrücke in Dresden’ wird dann erneut jene Seelenverwandtschaft postuliert, die Bör-
sch-Supan zum privilegierten Interpreten machen soll: „Seine Sinnfülle erschließt das Bild nur dem
geistig Sehenden, für die Botschaft Offenen. Es ist mit einer einzigartigen poetischen Intelligenz
erdacht, die sich wissenschaftlicher Erforschung verweigert, wenn sie nicht nach den tiefen Wur-
zeln im Herzen des Malers fragt.“ (S. 187) Die titelgebende Maxime „Gefühl als Gesetz“ ist so
gesehen vor allem zu lesen als ein moralisches Argument Börsch-Supans gegen die „auf Rationali-
tät eingeschworene Wissenschaft“ (S. 124), um seinerseits als Wissenschaftler Recht zu behal-
ten, als ein moralisch aufrechter, besserer, fühlender Wissenschaftler nämlich. Daraus folgt ein
halb beleidigter, halb wehleidiger Rückzug, der sich in Form von „Äußerungen“ bei Betrachtung
von Gemählden Friedrichs sowie von Texten größtentheils noch lebender Kunsthistoriker Bahn
bricht. Was damit anfangen? Börsch-Supan gegen den Strich lesen – malgré tout.

[1] Caspar David Friedrich, Äußerungen bei Betrachtung einer Sammlung von Gemählden von größtentheils

noch lebenden und unlängst verstorbenen Künstlern, hg. von Gerhard Eimer, Frankfurt 1999 (Frankfurter

Fundamente der Kunstgeschichte; 16), S. 24, Z. 140 und S. 114, Z. 2779.

[2] Zum ‚Großen Gehege’ erschien zuletzt der Aufsatz von Gregor Wedekind, Bilder für ehrliche Leute. Zum

Problem der Mimesis bei Caspar David Friedrich, in: Der unbestechliche Blick. Festschrift zu Ehren von

Wolfgang Wolters, zu seinem siebzigsten Geburtstag, hg. von Martin Gaier, Bernd Nicolai und Tristan Wed-

digen, Trier 2005, S. 413–427. Den Kreidefelsen auf Rügen widmet der Autor ein ganzes Kapitel in Roswi-

tha Schieb und Gregor Wedekind, Rügen. Deutschlands mythische Insel, Berlin 1999, S. 107–160. Ein weite-

rer Aufsatz dazu erschien von Johannes Grave, Eine 'wahrhaft Kosegartensche Wirkung'? Caspar David

Friedrichs ‚Kreidefelsen auf Rügen’, in: Pantheon 58, 2000, S. 138–149.

[3] Cf. Caspar David Friedrich, Die Briefe, hg. von Herrmann Zschoche, Hamburg 2006, S. 52 und S. 120

sowie Friedrich, Äußerungen 1999 (wie Anm. 1), S. 91 und S. 114.

Empfohlene Zitation:



ArtHist.net

5/5

Wedekind Gregor: [Rezension zu:] Börsch-Supan, Helmut: Caspar David Friedrich. Gefühl als Gesetz,

München [u.a.] 2008. In: ArtHist.net, 18.12.2009. Letzter Zugriff 29.01.2026.

<https://arthist.net/reviews/283>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

