
1/4

Edgerton, Samuel Y.: The Mirror, the window and the telescope. How Renaissance
linear perspective changed the vision of the Universe, Ithaca: Cornell University
Press 2009
ISBN-13: 978-0-8014-7480-4, 224 p., $ 19,95

Rezensiert von: Mersmann Jasmin

Samuel Y. Edgerton ist ein Querdenker unter den Perspektivhistorikern. Seine Thesen stehen nicht
nur vielfach quer zur gängigen Forschungsmeinung, sondern stellen auch originelle Verbindungen
zwischen Kunst und Ökonomie, Kartographie, Technologie oder Astronomie her. Beides macht sei-
ne Bücher inspirierend, aber auch angreifbar.

In The Mirror, the Window, and the Telescope erneuert Edgerton seine These, nach der die Entde-
ckung der Perspektive nicht nur die Raumdarstellung, sondern auch das visuelle Denken und For-
schen revolutionierte und so zur Grundlage für die geographischen, technologischen und wissen-
schaftlichen Entdeckungen der Neuzeit wurde. Dabei sei die Perspektive in ihren Ursprüngen kein
Instrument der Rationalisierung gewesen, sondern „a very medieval Christian solution to a very
medieval Christian problem“ (xiv)  der Vermittlung göttlicher Präsenz. Das vorliegende Buch ver-
steht sich als „both an update and a sequel“ (xiv) von The Renaissance Rediscovery of Perspecti-
ve aus dem Jahr 1975 und The Heritage of Giotto¹s Geometry von 1991 [1]. Im Zentrum des ein-
flussreichen ersten Buches stand der Versuch einer Rekonstruktion von Filippo Brunelleschis Per-
spektivexperimenten und ihrer  sozioökonomischen und kulturhistorischen Bedingungen.  1991
erweiterte Edgerton den zeitlichen Rahmen und suchte mithilfe des perspektivischen Sonderwegs
Europas zu begründen, warum die Wissenschaftliche Revolution ihren Ausgang in Florenz und
nicht im weit entwickelten China genommen hatte.

Die vorliegende Neufassung ist sein Versuch, die viel diskutierten Thesen durch sachliche und ter-
minologische Korrekturen, neues ‘Beweismaterial’ und eine stringentere Argumentation zu unter-
mauern und die Perspektive gegen postmoderne Kritiker und Konventionalisten zu verteidigen.
Das Buch ist ausdrücklich an ein breiteres Publikum adressiert und soll zeigen „how important
linear perspective was, and still is, to the uniqueness of our Western civilization“ (xv). Die Formulie-
rung deutet an, was für Edgerton auf dem Spiel steht: ihm geht es nicht, wie etwa James Elkins,
um eine Vielzahl von Werkstatttechniken, sondern um die Perspektive als eine der Determinanten
des christlich-fortschrittlichen Abendlandes. Was folgt, ist eine ‘große Erzählung’: Ausgehend von
einer „Krise des Christentums“ beschreibt er den Weg von der mittelalterlichen Optik zur perspecti-
va artificialis und zu deren Anwendung in der Astronomie von Galileo bis heute. Seine Protagonis-
ten sind der noch mit einem Bein im Mittelalter stehende Brunelleschi, der das Fenster zur Welt
öffnende Alberti und der perspektivisch geschulte Galilei bzw. die ihnen zugeordneten Instrumen-
te Spiegel,  Fenster und Teleskop. Diese fungieren nicht nur als Hilfsmittel,  sondern auch als
Modelle und Metaphern, die sich im Laufe des Buches allerdings verselbständigen: Der Spiegel,
als Figur des „Enigmatischen“, hat seine Antithese im säkularen Fenster, das noch das Bauprinzip
von Galileos Fernrohr bestimmen soll, welches den ‘Spiegel’ (und damit seine eigenen Ursprünge)



ArtHist.net

2/4

letztlich zerbricht. Ihre Synthese finden beide Modelle in Newtons Spiegel-Teleskop, das den Blick
„into the ever more ‘enigmatic’ heavens“ weite: „‘Alberti’s window’ needed further enhancement by
the supplementation of Brunelleschi¹s mirror“ (167). Im nach-perspektivischen Zeitalter entdeckt
Edgerton das ‘Fenster’ in dem an Teleskopen befestigten Silikonchip wieder, der kosmisches Licht
in elektronische Signale konvertiert und enigmatische Bilder wie das sog. „Einstein’s cross“ produ-
ziert.

Wie jede gute Universalgeschichte beginnt auch die der Perspektive mit einem „big bang“ (90):
Brunelleschis Experimente bedeuten eine Revolution, zugleich aber sind sie „a last gasp of the spi-
ritual Middle Ages“ (7). Doch der Ursprung ist bekanntlich dunkel: Brunelleschis Darstellungen des
Baptisteriums und der Piazza Signora sind verloren, die Quellen widersprüchlich, weshalb bislang
weder abschließend geklärt werden konnte, wie sie konstruiert wurden, noch warum Brunelleschi
bei ihrer Präsentation den Umweg über einen Spiegel wählte. Gegen die Mehrheit der Forscher
optiert Edgerton nicht für ein Grund- und Aufrissverfahren, sondern für die Verwendung des Spie-
gels schon beim Entwurf. Ein solcher allerdings hätte den in der Rekonstruktion ‘untergeschobe-
nen’ Schachbrettboden überflüssig gemacht, den Edgerton jedoch braucht, um Brunelleschi im
Sinne der „Urknall-These“ auch gleich die Entdeckung der Koinzidenz von Aug- und „Fluchtpunkt“
zuschreiben zu können (den er nun nicht mehr anachronistisch als „vanishing“, sondern ideosynk-
ratisch als „certification point“ bezeichnet).

Die „mittelalterliche Spiritualität“ der Perspektive hatte Edgerton bislang vor allem an der Forde-
rung Roger  Bacons nach geometrischen Visualisierungen des wörtlichen Schriftsinns festge-
macht,  die  er  vorschnell  mit  der  Entwicklung perspektivischer  Bilder  kurzschloss.  Als  neuen
Gewährsmann präsentiert Edgerton nun den Florentiner Erzbischof Fra Antonino Pierozzi, dessen
Optikanalogien und Paulus-Exegesen zum Leitmotiv seiner Studie werden: „Jetzt schauen wir in
einen Spiegel und sehen nur rätselhafte Umrisse, dann aber schauen wir von Angesicht zu Ange-
sicht“ (1.Kor 13,12). 1975 hatte Edgerton vermutet, Brunelleschi präsentiere seine Baptisteriumsta-
fel im Spiegel, um die Bildoberfläche zu eliminieren und die Identität von Bild und Wirklichkeit thea-
tral zu inszenieren: „Oh maestro“, ließ er damals einen fiktiven Betrachter sagen: „truly, I see no dif-
ference between your painting and our own San Giovanni“ (1975, 152). Auf die schlechte Qualität
der neuzeitlichen Spiegel aufmerksam geworden, formuliert Edgerton seine Interpretation nun um
und nutzt sie zugleich als Argument für seine Behauptung der spirituellen Motivation Brunelle-
schis: Tatsächlich gehe es diesem gerade nicht um den Aufweis der Identität von Welt und Bild,
sondern im Gegenteil um eine paulinische Lektion der Differenz: „In our mortal world, just as in my
mirror“, so lässt er ihn nun dozieren, „you see the Baptistery only enigmatically. Not until you are in
heaven face to face with God, will you at last behold its true reality.“ (2009, 53).  So berechtigt die
Kritik an der einseitig rationalen Deutung der Perspektive ist, so abwegig ist Edgertons Interpretati-
on der Experimente.

Das Bemühen, das Jahr 1425 als Epochenschwelle zu etablieren, verführt Edgerton zu problemati-
schen Vorher/Nachher-Vergleichen, die teilweise an den Besonderheiten der einzelnen Bilder vor-
beigehen und so weit führen, dass er den Bruch zwischen den Zeitaltern horizontal durch Donatel-
los „Festmahl des Herodes“ verlaufen sieht. Stärker als zuvor erkennt er vor allem im Werk Fra
Angelicos jedoch auch die Ambivalenz der Perspektive, die sowohl göttliche Ordnung als auch ein
bloß irdisches Maß anzeigen kann. Den entscheidenden Schritt zu ihrer Säkularisierung erkennt er
in Albertis Traktat De Pictura von 1435, der seines Erachtens technisch kaum über Brunelleschi



ArtHist.net

3/4

hinausgeht, aber dessen Metaphysik durch humanistische Moral ersetzt: Zeige Brunelleschis Spie-
gel die Natur noch als schwachen Reflex der Schöpfung oder gar des Himmels, öffne sich sein
Fenster auf die irdische, wenn auch moralisch „geschminkte“ Natur oder istoria (129) und mache
den Himmel, wie Raffael und später Galileo, der Erde gleich. Allerdings ließe sich mit Alexander
Perrig auch das genaue Gegenteil behaupten, nämlich dass gerade die auf der Idee des Zentrums-
strahls aufbauende monofokale Perspektive eine Beziehung zum Übernatürlichen herstellt  sei es
durch die Metaphysik des Einen, die neue Unmittelbarkeit oder bewusste Inkohärenzen, die den
Einbruch des Unermesslichen in die messbare Welt figurieren, wie es Daniel Arasse für Verkündi-
gungsdarstellungen gezeigt hat. Das Problem liegt auch hier in der Totalisierung der Aussage, die
anti-perspektivische Strömungen in der ‘Kunst nach Alberti’ als bloße Abweichungen einer Fort-
schrittsgeschichte marginalisiert.

Trotz der holprigen Brücke von Albertis Fenster zu Galileos dioptrischem Fernrohr ist das abschlie-
ßende Kapitel über die neuzeitliche Astronomie ein Beispiel für die richtungsweisende Originalität
von Edgertons Überlegungen: Schon 1984 hatte er erkannt, dass es Galileos perspektivische Schu-
lung war, die es ihm erlaubte zu sehen und zu zeichnen, was sein englischer Zeitgenosse Thomas
Hariot nicht sah [2]. Wie Horst Bredekamp bezeichnet Edgerton Galileo deshalb als einen „Künst-
ler“, dessen lavierte Mondzeichnungen ebenso zur Kunst- wie zur Wissenschaftsgeschichte gehö-
ren.  Ausgeblendet  bleibt  allerdings  der  zweite  von  Hans  Blumenberg  aufgezeigte,  a-visuelle
Strang von Galileos Wahrheitskonzeption, dabei gehören schließlich nicht nur visuelle Evidenz und
technische Zeichnungen, sondern auch Abstraktionsvermögen und Mathematik zu den Grundla-
gen der Wissenschaftlichen Revolution.

The Mirror, the Window, and the Telescope teilt die Vor- und Nachteile aller Epochenmodelle: Poin-
tierung erfordert Vereinfachung, der Bogen ist stets zu groß und zu klein. Zu groß  denn die deduk-
tive Vorgehensweise reduziert die einzelnen Künstler zu Adepten zweier Modelle; Nebenwege,
Alternativen und das Zusammenspiel der Perspektive mit anderen bildnerischen Mitteln werden
weitgehend ausgeblendet. Zu klein  denn möchte man wirklich erklären, „how perspective chan-
ged our vision of the universe“, dürfte vor allem die perspektivistische Philosophie des 17. Jahr-
hunderts nicht fehlen, die eine entscheidende Rolle bei der Ausbildung eines neuen Realismusbe-
griffes und  will man schon ‘große¹ Begriffe verwenden  des modernen Subjektverständnisses hat-
te. Denn Perspektive, das weiß schon Panofsky, bedeutet nicht nur eine Ermächtigung, sondern
auch eine Einschränkung. Sie anzuwenden bedeutet nicht allein, die Welt einem subjektiven Maß
zu unterwerfen,  sondern  auch die  Standpunktgebundenheit  und Täuschungsanfälligkeit  jeder
Wahrnehmung anzuerkennen.

Das Buch mit seinen weiterhin bemerkenswert unprofessionellen Zeichnungen, aber verbesserter
Abbildungsqualität verdichtet eine über dreißig Jahre geführte Debatte, ohne sie allerdings, wie
die Verlagsankündigung will, zu schließen: dies ist sicher nicht „the definite, up-to-date work on
linear perspective“, aber ein anregender Beitrag zur Rehabilitierung der Perspektive als einer grund-
legenden Kulturtechnik.

Anmerkung

[1] Vgl. Samuel Y. Edgerton: The Renaissance Rediscovery of Linear Perspective, New York 1975. Und der-

s.: The Heritage of Giotto’s Geometry. Art and Science on the Eve of the Scientific Revolution, Ithaca/Lon-

don 1991. [2] Vgl. ders.: „Galileo, Florentine ‘Disegno’ and the ‘Strange Spottednesse’ of the Moon“, in: Art



ArtHist.net

4/4

Journal 44 (1984) Heft 3, S. 225-232 und Giotto, Kap. 7.

Empfohlene Zitation:

Mersmann Jasmin: [Rezension zu:] Edgerton, Samuel Y.: The Mirror, the window and the telescope. How

Renaissance linear perspective changed the vision of the Universe, Ithaca 2009. In: ArtHist.net, 24.11.2009.

Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/277>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

