
1/3

Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie der frühen Neuzeit. Studien zu
Traktaten von Johannes Molanus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren, Berlin:
Gebr. Mann Verlag 2012
ISBN-13: 978-3-7861-2622-5, 552 p., EUR 69,00

Rezensiert von: Achatz von Müller

Gemeinhin gilt der Konfessionalisierungsprozeß als die entscheidende Weichenstellung zur Neu-
zeit. Die Debatten der Historiker (Schilling, Blickle, von Greyerz) sind hier recht eindeutig. Aber wie
steht es damit in der Bild- und Kunstgeschichte? Die protestantischen Varianten der Kritik am Bild
scheinen hier eine pointierte Sprache zu sprechen. Der totale Bruch mit der Bilderfrömmigkeit ins-
besondere des Spätmittelalters ist nur allzu augenfällig, um nicht von einer radikalen Wende hin
zu einer Pragmatisierung neuzeitlichen Wissens durch Text, Vernunft, Abstraktion zu schließen
und von einer „neuen“ Wortbindung allen Wissens auszugehen. Insbesondere der englische Ratio-
nalismus seit Hobbes oder der deutsche philologische Späthumanismus in der Nachfolge Reuch-
lins scheinen solche epochale Zäsuren nahezulegen.

Daß es aber weitaus komplexer in der Geschichte der Bilder zugeht als es die vermeintliche oder
aber auch reale Abwendung des Protestantismus vom Bild suggeriert, zeigt die „Katholische Bil-
dertheologie“ in der postreformatorischen Wende nach dem Tridentinum. Christian Hecht hat in
seinen monumentalen Studien zu den Bildtraktaten des Johannes Molanus sowie Gabriele Paleot-
tis im Kontext einer ausgedehnten gegenreformatorischen Bilderdebatte hierzu die grundlegende
Forschung geleistet.

Auf über sechshundert Seiten breitet der Autor luzide, klug, pointiert argumentierend sein fulmin-
antes Wissen in dieser Sache aus. Er zeigt – und das sei als entscheidende Erkenntnis dieser Stu-
die hervorgehoben –, daß die bedeutende Leistung der mit der Bildprogrammatik beschäftigten
katholischen Traktate nach dem Tridentinum darin bestand, die gesamte fromme Bildtradition der
Kirche bis in die Frühzeit zurück als das wesentliche Fundament geschichtlicher und gegenwärti-
ger Frömmigkeit zu sichern und von einer ungebrochenen Kontinuität der Rolle des Bildes in Theo-
logie, Welt und Praxis des Katholizismus auszugehen. Damit ist zwar das wesentliche Ergebnis
dieser großartigen Studie benannt, aber ihre genuine Leistung keineswegs ausreichend gewürdigt.
Sie besteht darin, die außerordentliche Flexibilität der Theologie gegenüber der Bildpraxis in vielen
Einzelheiten und Beispielen zu würdigen und darüber hinaus das vielgestaltige Bild hoher Elastizi-
tät, Pragmatik und zugleich frommer, theologisch abgesicherter Akzeptanz der Gestaltungsfunkti-
on und Rolle des Künstlers durchzusetzen. Insofern bietet Hecht eben nicht nur eine Analyse des
theologischen Fundamentes des Fortbestehens christlicher Kunsttraditionen, sondern zugleich
auch eine grundlegende Darstellung ihrer Modernisierung durch die immer weiter ausgreifende
Autonomie der Rolle des Künstlers. Dabei gibt es natürlich Grenzen, etwa bei der Frage „häreti-
scher Bilder“, die sich für Hecht als nichts anderes erweisen als abzulehnende protestantische
Bildthemen. Solche finden sich beispielsweise in der lutheranischen Fassung der Reformation in
Gestalt der hier besonders beliebten Porträts der Reformatoren. Häretische Bilder sind insofern



ArtHist.net

2/3

nichts anderes als Bilder der Häretiker. Damit stößt Hecht zugleich in das Wespennest der Konfes-
sionalisierungsdebatte, die sich auch für die säkulare Ordnung der nachreformatorischen Welt als
Feld der Kontroverstheologen auf beiden Seiten decouvriert.

Doch Hecht zeigt auch Ausnahmen gegenüber solchen Brüchen. So können katholische Bildtheo-
retiker lutherische Varianten von Allegoresen zentraler reformatorische Thematiken wie „Gesetz
und Gnade“ durchaus akzeptieren, indem sie sich einer dogmatischen Interpretation verweigern,
sie also nicht als Verbildlichung der Rechtfertigungslehre verstehen, sondern als wesentliches
Moment der Heilsgeschichte. Auch hier zeigt Hecht pointiert und eindringlich zugleich, die unge-
wöhnliche Flexibilität der Bildtheologie und ihre Fähigkeit gleichsam unter dem Wahrnehmungsho-
rizont der Konfessionalisierungsdebatte nahezu subversiv hindurchzutauchen und Gemeinsamkei-
ten zwischen den beiden Konfessionen auszumachen ohne sie als solche zu bezeichnen. Damit
sind im Flexibilisierungsbild, das der Verfasser so signifikant von dieser Bildtheologie zeichnet,
zugleich weit über den Gegenstand hinausweisende Potentiale durch alle Zeiten hindurchwirken-
der christlicher Verständigung angedeutet. Auf merkwürdige Weise durchdringen sich somit Bild-
häresie und Bildakzeptanz als Motive einer nahezu transkonfessionellen Rolle des Bildes auch in
den Zeiten heftigster theologischer und politischer Kontroversen. Nicht unerwähnt bleiben sollte
allerdings, daß Hecht solche Möglichkeiten eher bei Molanus als bei Paleotti verwirklicht sieht,
dem er eine dogmatischere und am Ende aber erfolglosere Rolle bei der Entwicklung des katholi-
schen Bildverständnisses zuweist.

Die Differenzen zwischen Molanus und Paleotti zeigen sich ganz konsequent auch im Kontext
möglicher Rhetorisierungen des Bildes, also bei der Betrachtung des Verhältnisses von Bild und
Rede. Hier ist das Feld der Rolle der Bilder als Didaktik der Ungebildeten angesprochen. Indem
Paleotti diese Funktion ins Zentrum seiner Bildtheologie stellt, verschließt er sich jedoch zugleich
den Möglichkeiten des Bildes, jenseits aller Rhetorik Symbolik mit Anschaulichkeit zu verbinden.
Ihm bleibt gleichsam nur noch der Literalsinn und damit eine materiellere Positionierung und Bin-
dung des Bildes an die theologische Dogmatik. Demgegenüber öffnet die freie Bildtheologie des
Molanus gänzlich neue Felder für die geistige und symbolische Bildgestaltung durch die Inventio
des Künstlers.

Damit öffnet Hecht auch den Blick auf die berühmten, vermeintlich strittigen Felder katholischer
Bildpraxis nach der Reformation. Besonders eindrucksvoll sind hier seine Hinweise auf die für die
Bildtheologen  gänzlich  unproblematische  Nuditas  in  Michelangelos  „Jüngstem Gericht“  oder
sogar dessen Christus in Santa Maria Sopra Minerva. Der Angriff auf das Nackte im Jüngsten
Gericht in der Sixtinischen Kapelle erfolgte ausgerechnet aus der Feder Pietro Aretinos, dessen
bekannte „Ragionamenti“ nicht gerade als Spiegel frommer Sitten betrachtet werden kann. Aber
offenbar hatte auch Aretino mit seinem Angriff auf Michelangelo weniger fromme Sittlichkeit im
Blick als den Künstler für seine Weigerung zu strafen, ihn mit einem Bildgeschenk zu bedenken.
Aber selbst diese nahezu förmliche Anzeige des Schriftstellers an die Inquisition vermochte die
Bildtoleranz der gegen den Protestantismus um die Freiheit des Bildes ringenden Theologie nicht
zu erschüttern.

Selbst die unmittelbare Auseinandersetzung um ein Bildthema im Falle des Streites um Paolo
Veroneses „Gastmahl des Levi“ wartete schließlich mit einer flexiblen und pragmatischen Lösung
auf. Veronese hatte das ursprünglich als Abendmahl disponierte Bild trotz mehrfacher Aufforde-



ArtHist.net

3/3

rung in keinem einzigen der kritisierten Details verändert. Der Künstler ließ es auf eine Auseinan-
dersetzung mit dem Inquisitionstribunal ankommen. Dieses aber schreckte vor einem Verbot des
Bildes aus vielen Gründen zurück und fand eine Lösung, die ganz der posttridentinischen Flexibili-
tät in der Bilderfrage entsprach: Das Bild wurde umbenannt. Bis heute ist es als „Gastmahl des
Levi“ bekannt. Damit folgte das Tribunal recht genau dem Konzept des Molanus, der in seinem
Traktat („De Picturis“, cap. XXII) geschrieben hatte: „Bisweilen sind in den Gemälden nicht diese
selbst, sondern deren Bedeutung zu ändern.“ (S. 334) Pointierter läßt sich die katholische Flexibili-
tät gegenüber dem Bild kaum artikulieren. Daß wir diese Positionen nun in der höchst elaborierten
Möglichkeit,  die  Hechts umfassende Text-  und Bildanalyse liefert,  nachvollziehen können,  ist
gewiß sein Verdienst. Daß es darüber hinaus mit höchster Anschaulichkeit und vielfältigen loh-
nenswerten Darstellungen einzelner Bilderschicksale verbunden wird bis hin zu den berühmten
„schmutzigen Füßen“ Caravaggios, die eben keinen theologischen Widerspruch, sondern den äst-
hetischen Einwand Pietro Belloris erfuhren, verdient Bewunderung und Dank.

Empfohlene Zitation:

Achatz von Müller: [Rezension zu:] Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie der frühen Neuzeit. Studien

zu Traktaten von Johannes Molanus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren, Berlin 2012. In: ArtHist.net,

25.03.2015. Letzter Zugriff 16.02.2026. <https://arthist.net/reviews/2637>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

