ArtHist net

Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie der friilhen Neuzeit. Studien zu
Traktaten von Johannes Molanus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren, Berlin:
Gebr. Mann Verlag 2012

ISBN-13: 978-3-7861-2622-5, 552 p., EUR 69,00

Rezensiert von: Achatz von Miiller

Gemeinhin gilt der Konfessionalisierungsprozel} als die entscheidende Weichenstellung zur Neu-
zeit. Die Debatten der Historiker (Schilling, Blickle, von Greyerz) sind hier recht eindeutig. Aber wie
steht es damit in der Bild- und Kunstgeschichte? Die protestantischen Varianten der Kritik am Bild
scheinen hier eine pointierte Sprache zu sprechen. Der totale Bruch mit der Bilderfrommigkeit ins-
besondere des Spatmittelalters ist nur allzu augenfallig, um nicht von einer radikalen Wende hin
zu einer Pragmatisierung neuzeitlichen Wissens durch Text, Vernunft, Abstraktion zu schlielen
und von einer ,neuen” Wortbindung allen Wissens auszugehen. Insbesondere der englische Ratio-
nalismus seit Hobbes oder der deutsche philologische Spathumanismus in der Nachfolge Reuch-
lins scheinen solche epochale Zasuren nahezulegen.

DaR es aber weitaus komplexer in der Geschichte der Bilder zugeht als es die vermeintliche oder
aber auch reale Abwendung des Protestantismus vom Bild suggeriert, zeigt die ,Katholische Bil-
dertheologie” in der postreformatorischen Wende nach dem Tridentinum. Christian Hecht hat in
seinen monumentalen Studien zu den Bildtraktaten des Johannes Molanus sowie Gabriele Paleot-
tis im Kontext einer ausgedehnten gegenreformatorischen Bilderdebatte hierzu die grundlegende
Forschung geleistet.

Auf iber sechshundert Seiten breitet der Autor luzide, klug, pointiert argumentierend sein fulmin-
antes Wissen in dieser Sache aus. Er zeigt — und das sei als entscheidende Erkenntnis dieser Stu-
die hervorgehoben —, dal die bedeutende Leistung der mit der Bildprogrammatik beschéftigten
katholischen Traktate nach dem Tridentinum darin bestand, die gesamte fromme Bildtradition der
Kirche bis in die Friihzeit zurlick als das wesentliche Fundament geschichtlicher und gegenwarti-
ger Frommigkeit zu sichern und von einer ungebrochenen Kontinuitat der Rolle des Bildes in Theo-
logie, Welt und Praxis des Katholizismus auszugehen. Damit ist zwar das wesentliche Ergebnis
dieser groRartigen Studie benannt, aber ihre genuine Leistung keineswegs ausreichend gewdirdigt.
Sie besteht darin, die aulRerordentliche Flexibilitdat der Theologie gegeniiber der Bildpraxis in vielen
Einzelheiten und Beispielen zu wiirdigen und dariiber hinaus das vielgestaltige Bild hoher Elastizi-
tat, Pragmatik und zugleich frommer, theologisch abgesicherter Akzeptanz der Gestaltungsfunkti-
on und Rolle des Kiinstlers durchzusetzen. Insofern bietet Hecht eben nicht nur eine Analyse des
theologischen Fundamentes des Fortbestehens christlicher Kunsttraditionen, sondern zugleich
auch eine grundlegende Darstellung ihrer Modernisierung durch die immer weiter ausgreifende
Autonomie der Rolle des Kiinstlers. Dabei gibt es natiirlich Grenzen, etwa bei der Frage ,héreti-
scher Bilder”, die sich fiir Hecht als nichts anderes erweisen als abzulehnende protestantische
Bildthemen. Solche finden sich beispielsweise in der lutheranischen Fassung der Reformation in
Gestalt der hier besonders beliebten Portrats der Reformatoren. Haretische Bilder sind insofern

1/3



ArtHist.net

nichts anderes als Bilder der Haretiker. Damit stoRt Hecht zugleich in das Wespennest der Konfes-
sionalisierungsdebatte, die sich auch fiir die sékulare Ordnung der nachreformatorischen Welt als
Feld der Kontroverstheologen auf beiden Seiten decouvriert.

Doch Hecht zeigt auch Ausnahmen gegeniiber solchen Briichen. So kénnen katholische Bildtheo-
retiker lutherische Varianten von Allegoresen zentraler reformatorische Thematiken wie ,Gesetz
und Gnade” durchaus akzeptieren, indem sie sich einer dogmatischen Interpretation verweigern,
sie also nicht als Verbildlichung der Rechtfertigungslehre verstehen, sondern als wesentliches
Moment der Heilsgeschichte. Auch hier zeigt Hecht pointiert und eindringlich zugleich, die unge-
wohnliche Flexibilitat der Bildtheologie und ihre Fahigkeit gleichsam unter dem Wahrnehmungsho-
rizont der Konfessionalisierungsdebatte nahezu subversiv hindurchzutauchen und Gemeinsamkei-
ten zwischen den beiden Konfessionen auszumachen ohne sie als solche zu bezeichnen. Damit
sind im Flexibilisierungsbild, das der Verfasser so signifikant von dieser Bildtheologie zeichnet,
zugleich weit liber den Gegenstand hinausweisende Potentiale durch alle Zeiten hindurchwirken-
der christlicher Verstandigung angedeutet. Auf merkwiirdige Weise durchdringen sich somit Bild-
héaresie und Bildakzeptanz als Motive einer nahezu transkonfessionellen Rolle des Bildes auch in
den Zeiten heftigster theologischer und politischer Kontroversen. Nicht unerwahnt bleiben sollte
allerdings, dall Hecht solche Mdglichkeiten eher bei Molanus als bei Paleotti verwirklicht sieht,
dem er eine dogmatischere und am Ende aber erfolglosere Rolle bei der Entwicklung des katholi-
schen Bildverstandnisses zuweist.

Die Differenzen zwischen Molanus und Paleotti zeigen sich ganz konsequent auch im Kontext
maoglicher Rhetorisierungen des Bildes, also bei der Betrachtung des Verhaltnisses von Bild und
Rede. Hier ist das Feld der Rolle der Bilder als Didaktik der Ungebildeten angesprochen. Indem
Paleotti diese Funktion ins Zentrum seiner Bildtheologie stellt, verschlie3t er sich jedoch zugleich
den Moglichkeiten des Bildes, jenseits aller Rhetorik Symbolik mit Anschaulichkeit zu verbinden.
Ihm bleibt gleichsam nur noch der Literalsinn und damit eine materiellere Positionierung und Bin-
dung des Bildes an die theologische Dogmatik. Demgegeniiber 6ffnet die freie Bildtheologie des
Molanus génzlich neue Felder fiir die geistige und symbolische Bildgestaltung durch die Inventio
des Kiinstlers.

Damit 6ffnet Hecht auch den Blick auf die beriihmten, vermeintlich strittigen Felder katholischer
Bildpraxis nach der Reformation. Besonders eindrucksvoll sind hier seine Hinweise auf die fiir die
Bildtheologen génzlich unproblematische Nuditas in Michelangelos ,Jiingstem Gericht” oder
sogar dessen Christus in Santa Maria Sopra Minerva. Der Angriff auf das Nackte im Jiingsten
Gericht in der Sixtinischen Kapelle erfolgte ausgerechnet aus der Feder Pietro Aretinos, dessen
bekannte ,Ragionamenti” nicht gerade als Spiegel frommer Sitten betrachtet werden kann. Aber
offenbar hatte auch Aretino mit seinem Angriff auf Michelangelo weniger fromme Sittlichkeit im
Blick als den Kiinstler fiir seine Weigerung zu strafen, ihn mit einem Bildgeschenk zu bedenken.
Aber selbst diese nahezu formliche Anzeige des Schriftstellers an die Inquisition vermochte die
Bildtoleranz der gegen den Protestantismus um die Freiheit des Bildes ringenden Theologie nicht
zu erschiittern.

Selbst die unmittelbare Auseinandersetzung um ein Bildthema im Falle des Streites um Paolo
Veroneses ,Gastmahl des Levi" wartete schliellich mit einer flexiblen und pragmatischen Losung
auf. Veronese hatte das urspriinglich als Abendmahl disponierte Bild trotz mehrfacher Aufforde-

2/3



ArtHist.net

rung in keinem einzigen der kritisierten Details verdndert. Der Kiinstler lieR es auf eine Auseinan-
dersetzung mit dem Inquisitionstribunal ankommen. Dieses aber schreckte vor einem Verbot des
Bildes aus vielen Griinden zuriick und fand eine L6sung, die ganz der posttridentinischen Flexibili-
tat in der Bilderfrage entsprach: Das Bild wurde umbenannt. Bis heute ist es als ,Gastmahl des
Levi“ bekannt. Damit folgte das Tribunal recht genau dem Konzept des Molanus, der in seinem
Traktat (,De Picturis®, cap. XXIl) geschrieben hatte: ,Bisweilen sind in den Gemalden nicht diese
selbst, sondern deren Bedeutung zu dndern.” (S. 334) Pointierter |48t sich die katholische Flexibili-
tat gegeniiber dem Bild kaum artikulieren. DaR wir diese Positionen nun in der héchst elaborierten
Maoglichkeit, die Hechts umfassende Text- und Bildanalyse liefert, nachvollziehen kdnnen, ist
gewil} sein Verdienst. DaB es dariiber hinaus mit hochster Anschaulichkeit und vielféltigen loh-
nenswerten Darstellungen einzelner Bilderschicksale verbunden wird bis hin zu den beriihmten
»Schmutzigen FiiBen” Caravaggios, die eben keinen theologischen Widerspruch, sondern den ast-
hetischen Einwand Pietro Belloris erfuhren, verdient Bewunderung und Dank.

Empfohlene Zitation:
Achatz von Miiller: [Rezension zu:] Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie der friihen Neuzeit. Studien
zu Traktaten von Johannes Molanus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren, Berlin 2012. In: ArtHist.net,

25.03.2015. Letzter Zugriff 16.02.2026. <https://arthist.net/reviews/2637>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

3/3


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

