ArtHist net

Bohlmann, Carolin; Fink, Thomas; Weiss, Philipp (Hrsg.): Lichtgefiige des 17.
Jahrhunderts. Rembrandt und Vermeer - Spinoza und Leibniz, Miinchen: Wilhelm
Fink Verlag 2008

ISBN-13: 978-3-7705-4454-7, 320 p., EUR 34.90

Rezensiert von: RoRler Hole

Dem Corpus von Verlustgeschichten, in denen die Moderne ihr Selbstverstandnis formulierte,
konnte 1879 der deutsche Physiker Gustav Theodor Fechner nicht zuletzt angesichts der zeitge-
ndssischen Entwicklungen in der Lichttechnik eine weitere hinzufiigen: ,Wir gleichen heutzutage
jenen Kaferarten, die von jeher in finsteren Hohlen lebten, deren Vorfahren schon darin lebten; sie
haben keine Augen mehr fiir das Licht; mag es hinzudringen, sie sehen nichts davon, und sahen
sie einen Schein, er fiihrte sie nur irre.”[1] Die Schattenseite der technisch ermdglichten Allgegen-
wart des Lichts, so lasst sich Fechners Diagnose verstehen, ist eine kulturelle Blindheit fiir dessen
Schoénheit — aber auch dessen symbolische und metaphysische Dimensionen. Welches Verstand-
nis kann eine von selbstverschuldeter Aufklarung und den eigenen technischen Fortschrittsgesten
geblendete Zeit fiir das Licht der Vergangenheit entwickeln? Dass sich das Licht dem riickblicken-
den Auge offenbar leicht entzieht, erweist sich bereits an dem Umstand, dass sich die historische
und kulturwissenschaftliche Forschung der letzten drei Jahrzehnte mit ihrem besonderen Interes-
se fiir den produktiven Charakter des Sehens nur selten eingehender mit der Rolle des Lichts in
der Vormoderne beschéaftigt hat. Umso begriiRenswerter ist es, dass nun ein Sammelband vor-
liegt, der exemplarisch die ,Lichtgefiige des 17. Jahrhunderts” iber historische, kulturelle und dis-
ziplinare Blickschranken hinweg in ihrer komplexen Dynamik zu erfassen sucht. Die Herausgeber
Carolin Bohlmann, Thomas Fink u. Philipp Weiss (Forschungsgruppe historische Lichtgefiige)
haben sich in den letzten Jahren bereits mehrfach durch Publikationen zum Licht in der Malerei
des 17. Jahrhunderts und dessen Einbettung in zeitgendssische Theoriediskurse hervorgetan.[2]
Der auf eine Tagung in Wolfenbiittel zuriickgehende Band versammelt nun 15 Beitrage, die aus
kunst-, wissenschafts- und philosophiehistorischer Perspektive das angebotene Konzept der
LLichtgeflige” zur Anwendung bringen.[3] In seiner Zielsetzung schlieBt der Band an kulturwissen-
schaftliche Forschungen zur visuellen Kultur der Vormoderne an, sucht aber in besonders ausge-
pragter Weise die Verbindung zur Geistes- und Ideengeschichte.

Die Gestalt des analytischen Konzepts der ,Lichtgeflige” wird in der Einleitung der Herausgeber
sowie in dem daran anschlieRenden Beitrag von Philipp Weiss umrissen. Grundlegend ist dabei
die Annahme, dass das gemeinsame Paradigma von Kunst und Wissenschaft im 17. Jahrhundert
in der Vorstellung vom Wesen des Lichts besteht, die sich sowohl in dessen Rolle als Mittel der
kiinstlerischen Darstellung wie als philosophisches Erkenntnismodell ausdriickt. Die Herausgeber
konstatieren ein ,immanentes Lichtgefiige“, demzufolge sich im malerischen Bildlicht der wesent-
lich generative Charakter des Lichts zeigt, wie er in der zeitgendssischen Naturphilosophie entwi-
ckelt wird. Daran ankniipfend betont Weiss die aktive Funktion des Bildlichts, das die Bildgegen-
stande insbesondere in ihrer farblichen Qualitat Gberhaupt erst hervorbringe. Dieses Bildlicht lieke
sich aber angesichts der Vielfalt seiner Erscheinungsweisen nicht, wie lange Zeit iiblich, allein mit

1/4



ArtHist.net

lichtmetaphysischen Vorstellungen erklaren. Vielmehr miissten ebenso naturphilosophische Licht-
theorien herangezogen werden, wobei Weiss zugleich vor der Gefahr von Deutungswillkir und
Analogiebildung warnt, vor der jedoch auch die Autorlnnen des Bandes nicht immer ganzlich
gefeit waren. Unbedingt zuzustimmen ist Weiss’ Beschreibung des 17. Jahrhunderts als ,einer
breiten Kultur der Entfaltung neuer visueller und optischer Vermogen“ (27), insofern die sich darin
ausdriickende Annahme kultureller Heterogenitat und Diversitat vorschnellen Generalisierungen
vorbeugt. Dieses Bild einer von ,Licht’ in verschiedenster Weise durchzogenen und bestimmten
Kultur vermag auch der Band in seiner Gesamtheit zu vermitteln.

Den Beziehungen von Naturphilosophie und Kunst sind die beiden Beitrdge der Wissenschaftshis-
toriker Alan E. Shapiro und Fokko Jan Dijksterhuis gewidmet. Wahrend Shapiro den Parallelen von
René Descartes’ mechanistischer Theorie des Lichts mit der Lichtdarstellung in der niederlandi-
schen Malerei nachgeht, fragt Dijksterhuis nach der Prasenz traditioneller Bedeutungsdimensio-
nen des Lichts in Christiaan Huygens’ Schriften zur Optik. Obwohl sich einige Ahnlichkeiten zwi-
schen den theoretischen Reflexionen liber das Licht und seiner kiinstlerischen Darstellung finden
lassen, scheinen diese mitunter wohl die Folge des spezifischen Erkenntnisinteresses zu sein,
weswegen beide Autoren einrdumen, dass die dargelegten Beziehungen im Quellenmaterial nicht
explizit vorlagen — ja im Falle von Huygens auch keine wechselseitigen Einfliisse von Optik und
Kunst nachweisbar seien.

Die damit nahegelegte Autonomie von naturphilosophischer Optik und kiinstlerischen Lichtdarstel-
lung gegeniiber einer riickhaltlosen wechselseitigen Einflussnahme scheint die kategorialen
Grenzziehungen zu bestéatigen, die der Philosoph Thomas Leinkauf in seiner Darstellung der ,Impli-
kationen des Begriffs ,Licht’ in der friihen Neuzeit” vornimmt: ,Der wissenschaftliche Licht-Begriff
der Frithen Neuzeit", so Leinkauf, ,koppelt sich [..] grundséatzlich von den anderen Dimensionen
desselben Begriffes ab” (94f.). Wobei Leinkauf eine Wissenschaft im Auge hat, die sich wesent-
lich durch eine Geometrisierung ihrer Gegenstande auszeichnet, weswegen Autoren wie Franceso
Patrizi oder Bernardo Telesio (und man koénnte wohl noch Robert Fludd und Henry More fiir das
17. Jahrhundert ergénzen), die naturphilosophische und theologische Anséatze verbanden, nur in
den FuBnoten auftauchen (96f.). Leinkauf unterscheidet insgesamt vier Typen des Lichtbegriffs,
wobei er neben dem ,wissenschaftlichen” noch den ,philosophisch-theologischen” ndher erortert
und beide gegen die kurz umrissenen ,natiirlich-phdnomenbezogegen” und den ,asthetisch-poeti-
schen” Bedeutungsfelder absetzt. Im Kontext der friihneuzeitlichen Philosophie und Theologie
liberwiegen, das legt Leinkaufs Analyse nahe, Derivate der neuplatonischen Lichtmetaphysik, in
denen kognitive Prozesse ebenso wie intelligible Seinswirklichkeiten in Figurationen des Lichts ihr
,einleuchtendes’ Bild finden.

Dem Ubergang von philosophisch-theologischen Denkfiguren in kiinstlerische Gestaltung sub spe-
cie lucis ist der Beitrag des Kunsthistorikers Joseph Imorde gewidmet. Ausgehend vom bekann-
ten Theologem, dass das als liberhelles Licht (lux) gedachte Gottliche ausschlieBlich in verschlei-
ertem Zustande fiir menschliche Augen sichtbar ist, untersucht Imorde Erscheinungsformen des
Schleiers - von der diaphanen Wolke bis zum Leib Christi — in ihrer kiinstlerischen Umsetzung.
Paradoxes Ziel der Darstellungen und Inszenierungen des Lichts als einem verschleierten, etwa in
den aufwandig gestalteten theatra sacra der romischen Ordenskirchen, war die Sichtbarmachung
und Erlebbarkeit der unsichtbaren Seinswirklichkeit. Das kiinstlerisch gestaltete Kunstlicht, so
zeigt der Beitrag, kann diese zugleich dsthetische wie symbolische Dimension behaupten, gerade

2/4



ArtHist.net

weil es sich durch seinen indirekten Schein einer Erfassung oder gar naturphilosophischen Zerle-
gung entzieht.

Einen ganz anderen Aspekt der Wissensgeschichte des Lichts behandelt der Kunsthistoriker Hil-
mar Frank, dessen bemerkenswerter Beitrag die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit den
Bedingungen und Mdoglichkeiten der kiinstlerischen Nachahmung natirlicher Licht- bzw. Hellig-
keitsverhéltnisse vom 17. bis an die Wende zum 20. Jahrhundert nachzeichnet. Lange bevor die
physikalische Optik, die philosophische Asthetik und spéter die Physiologie erkldren konnten, wie
Gemalde trotz ihrer erheblich geringeren Leuchtdichte natiirliche Lichtverhaltnisse nachahmen
konnen, war dieses Phanomen Frank zufolge Teil des kiinstlerischen Erfahrungswissens. Es
gehort dabei zu den ironischen Pointen dieser Geschichte, dass gerade der Einsatz von Instrumen-
ten, die das urteilsschwache Auge ersetzen sollten und auf deren Messungen sich die Bildkritik
griindete, den wesentlichen Anteil des Auges am Helligkeitseindruck iibersehen lasst. Als die Sin-
nesphysiologie der Moderne schliellich entdeckte, dass der Eindruck natdrlicher Lichtverhaltnisse
im Bild haufig durch eine deutliche Abweichung von diesen erreicht wird, hatte die Malerei den
Weg der Mimesis bereits verlassen, wahrend das neuartige optische Wissen in die Filmtechnik ein-

ging.

Auch der Rembrandt-Spezialist Ernst van de Wetering konstatiert ein Primat des Kiinstlerwissens
vom Licht, das er anhand einiger Bilder des niederlandischen Meisters rekonstruiert. Van de Wete-
ring gibt dem Leitbegriff der ,Lichtgeflige” dadurch eine Wendung, dass er damit das Zusammen-
wirken der unterschiedlichen Arten der Beleuchtung und Reflexion innerhalb des Bildes bezeich-
net. Dabei besticht der Beitrag durch die Aufschliisselung der vielféaltigen Gestaltungsweisen des
gemalten Lichts, die durch ihre illusionistische Wirkung haufig Gibersehen werden.

Gleich drei Beitrage — von Thomas Fink, Yvonne Toros und Francesca Fiorani — beschéftigen sich
mit dem franzdsischen Mathematiker Gérard Desargues und dessen Arbeiten zu Geometrie und
Perspektive. Fink argumentiert, dass die projektive Geometrie Desargues’ den urspriinglichen Uni-
versalitdtsanspruch der analytischen Geometrie Descartes’ einldst und in seiner Ubertragung auf
das natdrliche Licht (lumen naturalis) des Denkens als anschauliches Modell Einfluss auf die wei-
tere Entwicklung der philosophischen Logik durch Spinoza und Leibniz nahm. Toros vertieft diese
Annahme, indem sie den Spuren der arguesianischen Geometrie in der Ethik Spinozas nachgeht,
die sich jedoch in ihrer ganzen Bedeutung haufig wohl nur Kennern der Materie erschlieBen. Fiora-
ni hingegen untersucht die Arbeiten von Desargues und seinem Assistenten Abraham Bosse zur
Luftperspektive in ihrem Verhaltnis zu Leonardo da Vincis Malereitraktat sowie ihre Rezeption in
der franzésischen Malerei. Wenngleich in diesen drei Beitrdgen das Konzept der ,Lichtgefiige” bis-
weilen in den Hintergrund geriickt zu sein scheint, zeigt sich an ihnen dennoch, dass die Wissens-
kulturen der Friihen Neuzeit selbst dort, wo sie im hochsten Mal3e abstrakt argumentieren, auf viel-
faltigste Weise vom Licht durchdrungen sind.

Ein Wermutstropfen des in seinem Angebot unterschiedlicher Auslegungen des Konzepts der
sLichtgeflige" insgesamt erfreulichen und inspirierenden Bandes ist sicherlich eine gewisse ,Spar-
samkeit’ bzw. Ungleichverteilung in Bezug auf Abbildungen. Insbesondere fiir die Gemalde Rem-
brandts und Vermeers waren angesichts des Themas farbige Reproduktionen angebracht gewe-
sen. Davon ganzlich unberiihrt bleibt der Eindruck, dass mit dem vorliegenden Band ein ertragrei-
ches und spannendes Feld fiir die kulturwissenschaftliche Forschung eroffnet wird, das in der

3/4



ArtHist.net

Lage ist, die mit Panofsky einsetzende Fixierung auf die Zentralperspektive als dominierendem

,Denkbild’ der Vormoderne zu relativieren.

Anmerkungen:

[1] Fechner, Gustav Theodor. Die Tagesansicht gegentiber der Nachtansicht. Hg. v. Wilhelm Bélsche. 3.
Aufl. Berlin, 1918, S. 39.

[2] ,Im Lichtschein des Raumes". Innenleben. Die Kunst des Interieurs. Vermeer bis Kabakov. Hg. v. Sabine
Schulze. Frankfurt a.M., 1998, S. 260-311; Lichtgefiige des 17. Jahrhunderts (= Kritische Berichte 4
(2002)); ,Machina Boyleana. Joseph Wright of Derbys Experiment mit der Luftpumpe”. kunsttexte.de. Quel-
lenstandort online: http://www.kunsttexte.de/download/fofu/fink-weiss.pdf [2002]; ,Das Unsichtbare sicht-
bar machen. Die Lichtgeister des Jacopo Tintoretto”. Fundiert. Das Wissenschaftsmagazin der Freien Uni-
versitat Berlin 1 (2003), S. 44-51. Quellenstandort online:
http://www.elfenbeinturm.net/archiv/2003/06.html.

[3] Inhaltsverzeichnis:
http://bvbr.bib-bvb.de:8991/exlibris/aleph/a18_1/apache_media/IML6HJXIEFOFL7AT7XIFSJTYG37RYN.p
df

Empfohlene Zitation:

RoRler Hole: [Rezension zu:] Bohlmann, Carolin; Fink, Thomas; Weiss, Philipp (Hrsg.): Lichtgefiige des 17.
Jahrhunderts. Rembrandt und Vermeer - Spinoza und Leibniz, Miinchen 2008. In: ArtHist.net, 21.04.2009.
Letzter Zugriff 18.02.2026. <https://arthist.net/reviews/260>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


http://www.kunsttexte.de/download/fofu/fink-weiss.pdf
http://www.elfenbeinturm.net/archiv/2003/06.html
http://bvbr.bib-bvb.de:8991/exlibris/aleph/a18_1/apache_media/IML6HJXIEF9FL7AT7XIF5JTYG37RYN.pdf
http://bvbr.bib-bvb.de:8991/exlibris/aleph/a18_1/apache_media/IML6HJXIEF9FL7AT7XIF5JTYG37RYN.pdf
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

