
1/4

Bohlmann, Carolin; Fink, Thomas; Weiss, Philipp (Hrsg.): Lichtgefüge des 17.
Jahrhunderts. Rembrandt und Vermeer - Spinoza und Leibniz, München: Wilhelm
Fink Verlag 2008
ISBN-13: 978-3-7705-4454-7, 320 p., EUR 34.90

Rezensiert von: Rößler Hole

Dem Corpus von Verlustgeschichten,  in denen die Moderne ihr Selbstverständnis formulierte,
konnte 1879 der deutsche Physiker Gustav Theodor Fechner nicht zuletzt angesichts der zeitge-
nössischen Entwicklungen in der Lichttechnik eine weitere hinzufügen: „Wir gleichen heutzutage
jenen Käferarten, die von jeher in finsteren Höhlen lebten, deren Vorfahren schon darin lebten; sie
haben keine Augen mehr für das Licht; mag es hinzudringen, sie sehen nichts davon, und sähen
sie einen Schein, er führte sie nur irre.“[1] Die Schattenseite der technisch ermöglichten Allgegen-
wart des Lichts, so lässt sich Fechners Diagnose verstehen, ist eine kulturelle Blindheit für dessen
Schönheit – aber auch dessen symbolische und metaphysische Dimensionen. Welches Verständ-
nis kann eine von selbstverschuldeter Aufklärung und den eigenen technischen Fortschrittsgesten
geblendete Zeit für das Licht der Vergangenheit entwickeln? Dass sich das Licht dem rückblicken-
den Auge offenbar leicht entzieht, erweist sich bereits an dem Umstand, dass sich die historische
und kulturwissenschaftliche Forschung der letzten drei Jahrzehnte mit ihrem besonderen Interes-
se für den produktiven Charakter des Sehens nur selten eingehender mit der Rolle des Lichts in
der Vormoderne beschäftigt hat. Umso begrüßenswerter ist es, dass nun ein Sammelband vor-
liegt, der exemplarisch die „Lichtgefüge des 17. Jahrhunderts“ über historische, kulturelle und dis-
ziplinäre Blickschranken hinweg in ihrer komplexen Dynamik zu erfassen sucht. Die Herausgeber
Carolin Bohlmann, Thomas Fink u. Philipp Weiss (Forschungsgruppe historische Lichtgefüge)
haben sich in den letzten Jahren bereits mehrfach durch Publikationen zum Licht in der Malerei
des 17. Jahrhunderts und dessen Einbettung in zeitgenössische Theoriediskurse hervorgetan.[2]
Der auf eine Tagung in Wolfenbüttel zurückgehende Band versammelt nun 15 Beiträge, die aus
kunst-,  wissenschafts-  und  philosophiehistorischer  Perspektive  das  angebotene  Konzept  der
„Lichtgefüge“ zur Anwendung bringen.[3] In seiner Zielsetzung schließt der Band an kulturwissen-
schaftliche Forschungen zur visuellen Kultur der Vormoderne an, sucht aber in besonders ausge-
prägter Weise die Verbindung zur Geistes- und Ideengeschichte.

Die Gestalt des analytischen Konzepts der „Lichtgefüge“ wird in der Einleitung der Herausgeber
sowie in dem daran anschließenden Beitrag von Philipp Weiss umrissen. Grundlegend ist dabei
die Annahme, dass das gemeinsame Paradigma von Kunst und Wissenschaft im 17. Jahrhundert
in der Vorstellung vom Wesen des Lichts besteht, die sich sowohl in dessen Rolle als Mittel der
künstlerischen Darstellung wie als philosophisches Erkenntnismodell ausdrückt. Die Herausgeber
konstatieren ein „immanentes Lichtgefüge“, demzufolge sich im malerischen Bildlicht der wesent-
lich generative Charakter des Lichts zeigt, wie er in der zeitgenössischen Naturphilosophie entwi-
ckelt wird. Daran anknüpfend betont Weiss die aktive Funktion des Bildlichts, das die Bildgegen-
stände insbesondere in ihrer farblichen Qualität überhaupt erst hervorbringe. Dieses Bildlicht ließe
sich aber angesichts der Vielfalt seiner Erscheinungsweisen nicht, wie lange Zeit üblich, allein mit



ArtHist.net

2/4

lichtmetaphysischen Vorstellungen erklären. Vielmehr müssten ebenso naturphilosophische Licht-
theorien herangezogen werden, wobei Weiss zugleich vor der Gefahr von Deutungswillkür und
Analogiebildung warnt,  vor der jedoch auch die AutorInnen des Bandes nicht immer gänzlich
gefeit waren. Unbedingt zuzustimmen ist Weiss’ Beschreibung des 17. Jahrhunderts als „einer
breiten Kultur der Entfaltung neuer visueller und optischer Vermögen“ (27), insofern die sich darin
ausdrückende Annahme kultureller Heterogenität und Diversität vorschnellen Generalisierungen
vorbeugt. Dieses Bild einer von ‚Licht‘ in verschiedenster Weise durchzogenen und bestimmten
Kultur vermag auch der Band in seiner Gesamtheit zu vermitteln.

Den Beziehungen von Naturphilosophie und Kunst sind die beiden Beiträge der Wissenschaftshis-
toriker Alan E. Shapiro und Fokko Jan Dijksterhuis gewidmet. Während Shapiro den Parallelen von
René Descartes’ mechanistischer Theorie des Lichts mit der Lichtdarstellung in der niederländi-
schen Malerei nachgeht, fragt Dijksterhuis nach der Präsenz traditioneller Bedeutungsdimensio-
nen des Lichts in Christiaan Huygens’ Schriften zur Optik. Obwohl sich einige Ähnlichkeiten zwi-
schen den theoretischen Reflexionen über das Licht und seiner künstlerischen Darstellung finden
lassen, scheinen diese mitunter wohl die Folge des spezifischen Erkenntnisinteresses zu sein,
weswegen beide Autoren einräumen, dass die dargelegten Beziehungen im Quellenmaterial nicht
explizit vorlägen – ja im Falle von Huygens auch keine wechselseitigen Einflüsse von Optik und
Kunst nachweisbar seien.

Die damit nahegelegte Autonomie von naturphilosophischer Optik und künstlerischen Lichtdarstel-
lung  gegenüber  einer  rückhaltlosen  wechselseitigen  Einflussnahme  scheint  die  kategorialen
Grenzziehungen zu bestätigen, die der Philosoph Thomas Leinkauf in seiner Darstellung der „Impli-
kationen des Begriffs ‚Licht‘ in der frühen Neuzeit“ vornimmt: „Der wissenschaftliche Licht-Begriff
der Frühen Neuzeit“, so Leinkauf, „koppelt sich […] grundsätzlich von den anderen Dimensionen
desselben Begriffes ab“ (94f.). Wobei Leinkauf eine Wissenschaft im Auge hat, die sich wesent-
lich durch eine Geometrisierung ihrer Gegenstände auszeichnet, weswegen Autoren wie Franceso
Patrizi oder Bernardo Telesio (und man könnte wohl noch Robert Fludd und Henry More für das
17. Jahrhundert ergänzen), die naturphilosophische und theologische Ansätze verbanden, nur in
den Fußnoten auftauchen (96f.). Leinkauf unterscheidet insgesamt vier Typen des Lichtbegriffs,
wobei er neben dem „wissenschaftlichen“ noch den „philosophisch-theologischen“ näher erörtert
und beide gegen die kurz umrissenen „natürlich-phänomenbezogegen“ und den „ästhetisch-poeti-
schen“ Bedeutungsfelder absetzt. Im Kontext der frühneuzeitlichen Philosophie und Theologie
überwiegen, das legt Leinkaufs Analyse nahe, Derivate der neuplatonischen Lichtmetaphysik, in
denen kognitive Prozesse ebenso wie intelligible Seinswirklichkeiten in Figurationen des Lichts ihr
‚einleuchtendes‘ Bild finden.

Dem Übergang von philosophisch-theologischen Denkfiguren in künstlerische Gestaltung sub spe-
cie lucis ist der Beitrag des Kunsthistorikers Joseph Imorde gewidmet. Ausgehend vom bekann-
ten Theologem, dass das als überhelles Licht (lux) gedachte Göttliche ausschließlich in verschlei-
ertem Zustande für menschliche Augen sichtbar ist, untersucht Imorde Erscheinungsformen des
Schleiers – von der diaphanen Wolke bis zum Leib Christi – in ihrer künstlerischen Umsetzung.
Paradoxes Ziel der Darstellungen und Inszenierungen des Lichts als einem verschleierten, etwa in
den aufwändig gestalteten theatra sacra der römischen Ordenskirchen, war die Sichtbarmachung
und Erlebbarkeit der unsichtbaren Seinswirklichkeit.  Das künstlerisch gestaltete Kunstlicht,  so
zeigt der Beitrag, kann diese zugleich ästhetische wie symbolische Dimension behaupten, gerade



ArtHist.net

3/4

weil es sich durch seinen indirekten Schein einer Erfassung oder gar naturphilosophischen Zerle-
gung entzieht.

Einen ganz anderen Aspekt der Wissensgeschichte des Lichts behandelt der Kunsthistoriker Hil-
mar Frank, dessen bemerkenswerter Beitrag die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit den
Bedingungen und Möglichkeiten der künstlerischen Nachahmung natürlicher Licht- bzw. Hellig-
keitsverhältnisse vom 17. bis an die Wende zum 20. Jahrhundert nachzeichnet. Lange bevor die
physikalische Optik, die philosophische Ästhetik und später die Physiologie erklären konnten, wie
Gemälde trotz ihrer erheblich geringeren Leuchtdichte natürliche Lichtverhältnisse nachahmen
können,  war  dieses Phänomen Frank zufolge Teil  des künstlerischen Erfahrungswissens.  Es
gehört dabei zu den ironischen Pointen dieser Geschichte, dass gerade der Einsatz von Instrumen-
ten, die das urteilsschwache Auge ersetzen sollten und auf deren Messungen sich die Bildkritik
gründete, den wesentlichen Anteil des Auges am Helligkeitseindruck übersehen lässt. Als die Sin-
nesphysiologie der Moderne schließlich entdeckte, dass der Eindruck natürlicher Lichtverhältnisse
im Bild häufig durch eine deutliche Abweichung von diesen erreicht wird, hatte die Malerei den
Weg der Mimesis bereits verlassen, während das neuartige optische Wissen in die Filmtechnik ein-
ging.

Auch der Rembrandt-Spezialist Ernst van de Wetering konstatiert ein Primat des Künstlerwissens
vom Licht, das er anhand einiger Bilder des niederländischen Meisters rekonstruiert. Van de Wete-
ring gibt dem Leitbegriff der „Lichtgefüge“ dadurch eine Wendung, dass er damit das Zusammen-
wirken der unterschiedlichen Arten der Beleuchtung und Reflexion innerhalb des Bildes bezeich-
net. Dabei besticht der Beitrag durch die Aufschlüsselung der vielfältigen Gestaltungsweisen des
gemalten Lichts, die durch ihre illusionistische Wirkung häufig übersehen werden.

Gleich drei Beiträge – von Thomas Fink, Yvonne Toros und Francesca Fiorani – beschäftigen sich
mit dem französischen Mathematiker Gérard Desargues und dessen Arbeiten zu Geometrie und
Perspektive. Fink argumentiert, dass die projektive Geometrie Desargues’ den ursprünglichen Uni-
versalitätsanspruch der analytischen Geometrie Descartes’ einlöst und in seiner Übertragung auf
das natürliche Licht (lumen naturalis) des Denkens als anschauliches Modell Einfluss auf die wei-
tere Entwicklung der philosophischen Logik durch Spinoza und Leibniz nahm. Toros vertieft diese
Annahme, indem sie den Spuren der arguesianischen Geometrie in der Ethik Spinozas nachgeht,
die sich jedoch in ihrer ganzen Bedeutung häufig wohl nur Kennern der Materie erschließen. Fiora-
ni hingegen untersucht die Arbeiten von Desargues und seinem Assistenten Abraham Bosse zur
Luftperspektive in ihrem Verhältnis zu Leonardo da Vincis Malereitraktat sowie ihre Rezeption in
der französischen Malerei. Wenngleich in diesen drei Beiträgen das Konzept der „Lichtgefüge“ bis-
weilen in den Hintergrund gerückt zu sein scheint, zeigt sich an ihnen dennoch, dass die Wissens-
kulturen der Frühen Neuzeit selbst dort, wo sie im höchsten Maße abstrakt argumentieren, auf viel-
fältigste Weise vom Licht durchdrungen sind.

Ein Wermutstropfen des in seinem Angebot unterschiedlicher Auslegungen des Konzepts der
„Lichtgefüge“ insgesamt erfreulichen und inspirierenden Bandes ist sicherlich eine gewisse ‚Spar-
samkeit‘ bzw. Ungleichverteilung in Bezug auf Abbildungen. Insbesondere für die Gemälde Rem-
brandts und Vermeers wären angesichts des Themas farbige Reproduktionen angebracht gewe-
sen. Davon gänzlich unberührt bleibt der Eindruck, dass mit dem vorliegenden Band ein ertragrei-
ches und spannendes Feld für die kulturwissenschaftliche Forschung eröffnet wird, das in der



ArtHist.net

4/4

Lage ist, die mit Panofsky einsetzende Fixierung auf die Zentralperspektive als dominierendem
‚Denkbild‘ der Vormoderne zu relativieren.

Anmerkungen:

[1] Fechner, Gustav Theodor. Die Tagesansicht gegenüber der Nachtansicht. Hg. v. Wilhelm Bölsche. 3.

Aufl. Berlin, 1918, S. 39.

[2] „Im Lichtschein des Raumes“. Innenleben. Die Kunst des Interieurs. Vermeer bis Kabakov. Hg. v. Sabine

Schulze. Frankfurt a.M., 1998, S. 260-311; Lichtgefüge des 17. Jahrhunderts (= Kritische Berichte 4

(2002)); „Machina Boyleana. Joseph Wright of Derbys Experiment mit der Luftpumpe“. kunsttexte.de. Quel-

lenstandort online: http://www.kunsttexte.de/download/fofu/fink-weiss.pdf [2002]; „Das Unsichtbare sicht-

bar machen. Die Lichtgeister des Jacopo Tintoretto“. Fundiert. Das Wissenschaftsmagazin der Freien Uni-

versität Berlin 1 (2003), S. 44-51. Quellenstandort online:

http://www.elfenbeinturm.net/archiv/2003/06.html.

[3] Inhaltsverzeichnis:

http://bvbr.bib-bvb.de:8991/exlibris/aleph/a18_1/apache_media/IML6HJXIEF9FL7AT7XIF5JTYG37RYN.p

df

Empfohlene Zitation:

Rößler Hole: [Rezension zu:] Bohlmann, Carolin; Fink, Thomas; Weiss, Philipp (Hrsg.): Lichtgefüge des 17.

Jahrhunderts. Rembrandt und Vermeer - Spinoza und Leibniz, München 2008. In: ArtHist.net, 21.04.2009.

Letzter Zugriff 18.02.2026. <https://arthist.net/reviews/260>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

http://www.kunsttexte.de/download/fofu/fink-weiss.pdf
http://www.elfenbeinturm.net/archiv/2003/06.html
http://bvbr.bib-bvb.de:8991/exlibris/aleph/a18_1/apache_media/IML6HJXIEF9FL7AT7XIF5JTYG37RYN.pdf
http://bvbr.bib-bvb.de:8991/exlibris/aleph/a18_1/apache_media/IML6HJXIEF9FL7AT7XIF5JTYG37RYN.pdf
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

