
1/4

Tauber, Christine: Manierismus und Herrschaftspraxis. die Kunst der Politik und die
Kunstpolitik am Hof von François Ier (= Studien aus dem Warburg-Haus), Berlin:
Akademie Verlag 2009
ISBN-13: 978-3-05-004565-8, 419 S., EUR 79.80

Rezensiert von: Hecht Christian, Weimar

Täuscht nur der Eindruck oder ist Frankreich ein wenig aus der Mode gekommen, zumindest in
der deutschsprachigen Kunstgeschichtsschreibung? Und schon gar das französische 16. Jahrhun-
dert? Vergleicht man die Publikationen zur französischen Kunst mit denjenigen zur italienischen
wird jedenfalls ein gewisses Ungleichgewicht deutlich, gerade für das 16. Jahrhundert. Dabei wird
in dieser Epoche die französische Kunstproduktion nicht zuletzt von Italienern bestritten. Man
gewinnt beinahe den Eindruck, als übten die französischen Werke eine fast verstörende Wirkung
aus.
Seltsame, verstörende und überraschende Elemente sind allerdings in der französischen Hofkunst
der Epoche König Franz’ I. tatsächlich offenkundig, besonders im Vergleich mit Italien. Es werden
ja z.B. wirklich – um ein klassisches Klischee zu bedienen – erotische Themen in einer Offenheit
präsentiert, die es in Italien nicht gibt. Nicht selten fehlt aber überhaupt eine eindeutige inhaltliche
Festlegung. Den Erwartungen, die von italienischen Vorbildern geprägt sind, wird nicht entspro-
chen, sie werden statt dessen über- oder gelegentlich auch unterboten. Der Anfangsverdacht liegt
nahe, die verstörende französische Hofkunst des 16. Jahrhunderts mit Franz I. in Verbindung zu
bringen, denn der König pflegte eine Herrschaftspraxis, die offenkundig darauf angelegt war, sei-
ne Zeitgenossen zu verstören und zu überwältigen. So sinnvoll dieser Anfangsverdacht auch ist,
so sehr problematische Konsequenzen könnte er in der Konkretisierung haben. Politikwissen-
schaft und Psychologie könnten über die Kunstgeschichte einen schnellen Sieg davontragen.
Christine Tauber schreibt zwar tatsächlich eine politische Kulturgeschichte, erliegt jedoch keines-
falls der Versuchung, Kunst nur als Funktion von Politik zu denken – oder gar als Funktion der
„Persönlichkeit“ Franz’ I. Ihr gelingt die Synthese von „Kunstgeschichte“ und „dezidiert politischer
Kunstgeschichte“ und sie unterläuft damit a priori alle methodisch zu kurz greifenden Instrumenta-
lisierungs- und Abbildungsdebatten.
Am Beginn steht nach einer kurzen Einleitung ein Kapitel mit der Überschrift „Italianità oder Galli-
tà. Die Herrschaftsinszenierung des französischen Königs in seinen ersten Regierungsjahren“ (S.
9-49). Damit wird direkt der Kern der Schwierigkeiten berührt, die es bei der Behandlung der franzö-
sischen Kunst des 16. Jahrhunderts gibt. Im Gegensatz zur gängigen Forschungsmeinung betont
die Verfasserin das anfängliche Überwiegen einer spezifisch französischen Ausrichtung der höfi-
schen Repräsentation, da sie die schon traditionelle Präsenz vieler Italiener noch nicht als „bewuß-
te Instrumentalisierung italienischer Kultur und Kunst“ (S. 9) deutet. Immerhin war der König von
Frankreich jahrhundertelang einer der wichtigsten Akteure der italienischen Politik. Bis zur Nieder-
lage von Pavia schien es für Franz I. möglich, Italien dauerhaft für Frankreich zu gewinnen, erst
danach war es für ihn sinnvoll, ja nötig, aus Frankreich gewissermaßen das bessere Italien zu
machen (S. 11).



ArtHist.net

2/4

Das folgende Kapitel heißt „Kunstspiel als Überlegenheitsdemonstration: Zur Strukturlogik manie-
ristischer Kunst“ (S. 51-75). Die Verfasserin umschreibt hier ihr Konzept des Manierismus. Sie ver-
steht ihn als einen genuin modernen Stil, der wesentlich durch einen Habitus der Überbietung
gekennzeichnet ist und der gerade daher auch politisch und zur Herrschaftsrepräsentation ein-
setzbar ist. Und zwar gerade dann, wenn die tatsächliche Herrschaftsausübung problematisch
wird. Zum Vergleich wird an Rudolf II. erinnert (S. 289). Mit dieser Sicht der Dinge konterkariert die
vorliegende Arbeit durchaus ein immer noch wirksames landläufiges Vorurteil, das Manierismus
gern als „l’art pour l’art“ deuten möchte. Manierismus kann sehr wohl ein „Politikum“ sein.
Das vierte Kapitel hat folgerichtig einen politikgeschichtlichen Schwerpunkt, denn hier charakteri-
siert die Verfasserin das politische Handeln Franz’ I. Sie greift dabei die Begegnung zwischen ihm
und Heinrich VIII. von England heraus (1520) sowie die Zweikampfangebote Karls V. Bei diesen
Gelegenheiten erwies sich Franz I. jeweils als überraschend ungreifbar und als verstörend unbere-
chenbar. Berühmt wurde sein unangemeldeter morgendlicher Besuch im Schlafzimmer Heinrichs
VIII. Ebenso eigentümlich war die Art seiner Weigerung, sich den Zweikampfforderungen Karls V.
zu stellen. Franz I. verstieß mit seinen gezielten Regelbrüchen aber nicht einfach nur gegen tradi-
tionelle Zeremonialpraktiken, er überbot vielmehr die Erwartungen der Zeitgenossen – wahrlich
eine manieristische Herrschaftsausübung. Zu dieser gehörte jetzt strukturell die Unberechenbar-
keit des Königs, der seine Arcana keineswegs in irgendwelchen Zeremoniellhandbüchern veröff-
entlichte. Ein Gedanke, der den Zeitgenossen nicht fremd ist, so protestierte etwa die Kurie gegen
die nichtautorisierte Drucklegung (1516) des päpstlichen Caeremoniales. Gleichzeitig wird natür-
lich bereits an dieser Stelle eine zentrale Problematik deutlich: Der Betrachter bleibt von den Arca-
na Regis weitgehend ausgeschlossen. Das Modell „Franz I.“ eignete sich jedenfalls nicht für eine
europaweite Rezeption wie später das Modell „Ludwig XIV“.
Der unberechenbare König, der sich immer neu und anders zeigt, erscheint dadurch gleichsam als
ein „Rex artifex“ und erweist sich als überlegener und moderner Herrscher. Hierin erkennt Christi-
ne Tauber eine Besonderheit der Kunstpatronage des Königs, wie sie im fünften Kapitel darlegt (S.
131-193). Konkret liefert sie Fallstudien u.a. zu Rosso Fiorentinos Gemälde „Mose verteidigt die
Töchter des Jethro“. Sie interpretiert das Bild als Entréebillet des Künstlers bei Hofe, ein Gedanke,
der bisher analytisch noch nicht durchgeführt wurde, der aber wesentlich dazu beiträgt, die Cha-
rakteristika des Bildes zu verstehen. Breiten Raum nimmt ferner die Saliera Benvenuto Cellinis ein,
sowie dessen weitere Projekte für Franz I. In der von Franz I. geübten Form von Kunstpatronage
kam es zu einer Reziprozität der Abhängigkeiten zwischen Auftraggeber und Künstler. Der König
braucht grenzüberschreitende „autonome“ Künstler, will jedoch die Deutungshoheit über die für
ihn geschaffenen Werke behalten und kann letztlich nur allein „souverän“ sein. Der Bruch mit Celli-
ni war also von Anfang an programmiert, da dieser die „Reziprozität der Abhängigkeiten“ nicht
respektierte, während Rosso die innere Struktur der neuen Verhältnisse besser erkannt hatte.
Der sechste große Abschnitt (S. 195-289) widmet sich der Grande Galerie in Fontainebleau, in der
nicht nur die Ideale des Königs besonders deutlich zur Geltung kommen, sondern die überhaupt
sein  wichtigstes  Kunstprojekt  war,  das  immer  wieder  ganz  unterschiedlich  gedeutet  wurde.
Logisch schließt sich dieses Kapitel an die vorangegangenen an, da hier Kunst, Politik und Patro-
nageverhältnis zu den ausführenden Künstlern zusammenhängend dargeboten werden können,
ebenso der italienische Kulturtransfer. Besonders wichtig dürfte der überzeugende Besichtigungs-
vorschlag sein, den die Verfasserin macht (S. 206-230). Bis heute erweist sich ja ein Besuch der
Galerie durchaus als intellektuelle Überforderung des Betrachters. Nicht zuletzt weil die italieni-
schen Vorbilder transformiert und z.T. auch persifliert und ironisiert werden, vor allem aber weil



ArtHist.net

3/4

ein einheitlicher Concetto verweigert wird. Diese Verweigerung, verstanden als „programmatische
Programmlosigkeit“, bot dem König die Möglichkeit, seine autoritative Deutungshoheit zu wahren.
Und das hat er tatsächlich getan, nutzte er doch die Galerie, um hier Besucher zu empfangenen,
denen er stundenlang die Darstellungen an den Wänden erläuterte. Man hat mit gutem Grund
angenommen, die Anlage sei vor allem für den Besuch Karls V. bestimmt gewesen, den der König
tatsächlich am 25. Dezember 1539 durch die Galerie führte. Der Kaiser war nicht beeindruckt.
Die Mittel, die italienischen Vorbilder zu überbieten, waren vielfältig und nicht unproblematisch:
Das gespiegelte Zitat, das seinerseits ein anderes Zitat zitiert, wird eben nicht von jedermann ver-
standen. Besonders deutlich wird die Komplexität der Galerie bei den metamorphotischen Spiege-
lungen, die ein Höchstmaß an Gelehrtheit und ein großes Bildgedächtnis erfordern. Dafür bieten
sie aber auch die Möglichkeit, sich an der eigenen Erkenntnis zu erfreuen. Der König konnte hier
seine eigenen Kenntnisse glänzen lassen, und unangenehme Fragen hatte er – als Meister des
Spiels – nicht zu befürchten. Karl V., der die „direkte“ Kunst Tizians besonders schätzte, wird an
der „indirekten“ Rossos nicht viel Geschmack gefunden haben. Auf jeden Fall besitzen die Wände
eine faktisch undurchdringliche Verweisstruktur, die für den Betrachter als solche nicht durch-
schaubar ist und auch nicht sein sollte.
Wenn die Galerie durchaus die Probleme des hermetischen königlichen Kunstsystems demons-
trierte, das im Grunde nur auf eine kleine Elite zugeschnitten war, ja sogar letztlich nur auf den
König selbst, dann dürfte das nicht verborgen geblieben sein. Die Welt der Galerie war wesentlich
eine der Moderne, lieferte allerdings auch eine beachtliche Menge von Antikenzitaten, die den
imperatorischen Anspruch des Königs betonten. Dennoch erschien es Franz I. nötig, auch tatsäch-
liche Antiken vorzuweisen, die er sich in der Form von Antikenabgüssen verschaffte. Franz I. ließ
„erstmals in der Geschichte der Antikenkopien identisch große Bronzeabgüsse der Belvederi-
schen Antiken anfertigen“ (S.  305).  Besonders wichtig war der Laokoon. Damit überbietet er
sowohl die Marmororiginale als auch die späteren Marmorkopien. Im letzten Kapitel werden diese
Kopien zusammen mit einigen anderen Werken ausführlich behandelt (S. 291-338). Auch diese
Abschnitte zeigen die souveräne Stellung des Königs, der die Reproduktions- und Deutungshoheit
über die höchstrangigen Kunstwerke beanspruchte, die die Epoche kannte. Die Konkurrenz zu den
römischen Imperatoren – von der Antike bis zur Gegenwart – und auch zu den römischen Päps-
ten wird an dieser Stelle besonders offenkundig.
Insgesamt gelingt Christine Tauber ein erstaunliches Buch. Das zeigt sich zuerst in ihrem Umgang
mit kulturwissenschaftlichen Methoden, denn die hier praktizierte Kunstgeschichtsschreibung ist
eben nicht theorielastig, sondern theoriegestützt. Und vor allem verschwinden die untersuchten
Gegenstände nicht hinter der Theorie. Immer wird Kunst als ästhetische Hervorbringung in ihrem
spezifischen ästhetischen Eigenwert betrachtet. Letztlich geht es der Verfasserin darum, in einem
im besten Sinne fächerübergreifenden Ansatz, strukturale Vergleichbarkeiten zwischen der Herr-
schaftspraxis Franz’ I. und der von ihm geförderten Kunst herauszuarbeiten. Das geschieht dank
der zurückhaltenden Anwendung strukturanalytischer Modelle. Nie wird etwas behauptet,  was
sich nicht anhand von Bild- oder Textquellen belegen ließe. (Das unterscheidet dieses Buch von
vielen anderen Büchern.) Wie nebenher entsteht dabei ein sehr tragfähiger Begriff des französi-
schen Manierismus. Besonders gelungen ist sicher die ausführliche Analyse der Grande Galerie in
Fontainebleau, die nicht zu unrecht heute meist Galerie François Ier genannt wird. Man darf diese
Passage wohl als ein Kernstück der vorliegenden Arbeit ansehen. In diesen Abschnitten wird die
französische Renaissance sehr klar als ein aus Kulturtransfer resultierendes Phänomen erkenn-
bar. Ebenso lehrreich sind die Untersuchungen zu den Antikenkopien, die auch allgemeinere Rück-



ArtHist.net

4/4

schlüsse zur Bedeutung von Kopien sowie zur Materialikonographie erlauben.
Das Thema ist insgesamt nicht gerade leicht, denn die Kunst, um die es hier geht, ist nun einmal
ausgesprochen intellektuell und soll den Betrachter überfordern, wie klar herausgearbeitet wird. In
deutlicher Unterscheidung vom Helden des Buches widerstand die Autorin der Versuchung, ihre
eigene profunde Gelehrsamkeit zu nutzen, um einen hermetischen Text zu produzieren, der ein
ähnliches Gefühl der Exklusion vermitteln würde wie die Galerie François Ier. Das geschieht auch
deshalb nicht, weil Christine Tauber einen angenehmen Stil schreibt, der die Lektüre zu einem intel-
lektuellen  Vergnügen  macht,  gewissermaßen  in  einer  nicht-manieristischen  Überbietung  der
manieristischen Gegenstände. Nicht vergessen sei die solide Ausstattung des Bandes. Das vorlie-
gende Werk ist eine große Leistung, die die deutsche kunsthistorische Frankreichforschung in her-
vorragender Weise bereichert.

Empfohlene Zitation:

Hecht Christian: [Rezension zu:] Tauber, Christine: Manierismus und Herrschaftspraxis. die Kunst der Politik

und die Kunstpolitik am Hof von François Ier (= Studien aus dem Warburg-Haus), Berlin 2009. In: ArtHist.net,

07.06.2009. Letzter Zugriff 08.01.2026. <https://arthist.net/reviews/251>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

