
1/4

Rößler, Johannes: Die Kunst zu sehen. Johann Heinrich Meyer und die Bildpraktiken
des Klassizismus (= Ars et Scientia; 22), Berlin, Boston: De Gruyter 2020
ISBN-13: 978-3-11-058806-4, 496 S., EUR 59.95

Rezensiert von: Claudia Sedlarz, Berlin-Brandenburgische Akademie der
Wissenschaften, CVMA Potsdam

Johann Heinrich Meyer, geboren 1760 in Zürich, gestorben 1832 in Jena, ist einer der Akteure des
deutschen Klassizismus, die man lange nur als Trabanten im Umkreis des Zentralgestirns Goethe
wahrnahm. Meyer haftet der Name „Kunschtmeyer“ an, der in der Forschung des 20. Jahrhunderts
meist abschätzig verwendet wurde. Dabei charakterisiert er den Mann sehr gut: das -sch verweist
auf den alemannischen Dialekt, vor allem aber wird damit ausgedrückt, dass Meyer sein Leben in
umfassender und ziemlich ausschließlicher Weise der Kunst gewidmet hatte: zunächst als Künst-
ler, dann aber vor allem als Kunsttheoretiker und -historiker.

Im damals akademielosen Zürich erhielt er eine Ausbildung bei Johannes Kölla (1740-1778) und
im Atelier von Johann Caspar Füssli (1706-1782), bevor er 1784 nach Rom ging, um dort eine
künstlerische Laufbahn zu beginnen. Echter Erfolg stellte sich allerdings nicht ein. Dafür wurde er
bald für seine präzisen Beobachtungen an den Kunstschätzen Roms geschätzt. Auch Goethe fiel
diese Beobachtungs- und Erklärungsgabe auf,  als er  Meyer in Rom kennenlernte.  Er  lud den
Schweizer ein, der 1791 nach Weimar zog und mit kurzen Unterbrechungen bis zu seinem Tod
dort blieb.

In den letzten Jahrzehnten wurde die komplexe Theoriebildung zu Kunst und Ästhetik um 1800
Gegenstand intensiver ideengeschichtlich geprägter Erforschung. Die Ergebnisse sind ergiebig, es
wurde deutlich,  mit  welch hochgespanntem Enthusiasmus die Auseinandersetzung mit Kunst
damals betrieben wurde. Winckelmanns Ansatz einer Systematisierung in Stilperioden trat in die-
ser Phase in den Hintergrund. Die Diskussion bewegte sich auf einem Feld, das einerseits von Kri-
terien der akademischen Kunstausbildung bestimmt war, andererseits von der ästhetischen und
Wahrnehmungstheorie der Zeit. Die 1785 von Karl Philipp Moritz geprägte Formel zur Bezeich-
nung der Kunstautonomie: Kunstwerke seien „in sich vollendet“, unterlägen also einer Eigengesetz-
lichkeit und seien nur an dieser zu messen, markiert dabei einen veritablen „turn“, eine Wende im
Nachdenken über Kunst. Das zufällige Aufeinandertreffen von Moritz und Goethe im Herbst 1786
in einem Kreis deutschsprachiger Künstler in Rom, zu denen auch Meyer gehörte, führte zu einem
äußerst produktiven Austausch vor den Kunstwerken Roms und in Ateliergesprächen. Was um
1800 in den „Propyläen“ und anderen Weimarer Publikationen thematisiert wurde, geht zum größ-
ten Teil auf die bereits in Rom diskutierten Fragen zurück, die vor allem jene Eigengesetzlichkeit
der Werke betrafen, also bildimmanente Kriterien der Form – und Farbgebung und Auswirkungen
der Themenwahl. Zur Bestimmung dieser Kriterien wurde die künstlerische Praxis genau analy-
siert, deshalb war die Mitarbeit von Künstlern so wichtig. Meyer gab in Weimar seine künstleri-
sche Arbeit keineswegs auf, stellte sie aber mehr und mehr in den Dienst einer Erforschung der
Kunst.



ArtHist.net

2/4

Johannes Rößlers 2017 eingereichte, Ende 2020 publizierte Habilitationsschrift leistet zur Einor-
dung der Arbeit Meyers einen ebenso fundierten wie aufschlussreichen Beitrag. Auf der Grundla-
ge einer Sichtung des umfangreichen in Weimar verwahrten zeichnerischen (2500 Zeichnungen)
und schriftlichen (über 8000 Blatt) Nachlasses Meyers untersucht Rößler die Prozesse der Theo-
riebildung und Systematisierung in seinem Werk. Er schreibt ausdrücklich keine Monographie zu
Meyer, sondern richtet den Fokus gezielt auf dessen epistemologische Methodik. Für diese ver-
wendet Rößler auch den Terminus „Bildpraxis“ und meint die ganze Bandbreite von Tätigkeiten im
Umgang mit Bildwerken, die sich gegenseitig ergänzen: die Autopsie der Werke, das vergleichen-
de Sehen in den Sammlungen, die Anfertigung zeichnerischer Kopien vor Ort, die Anwendung ver-
schiedener Beschreibungstechniken, den Umgang mit Reproduktionsgraphik und den Austausch
mit anderen Kunstinteressierten, schließlich die Umsetzung der ausgearbeiteten Thesen in eigene
Kunstwerke.

In den drei Teilen des Buches werden verschiedene Aspekte dieser komplexen Arbeitsprozesse
vorgestellt: Der erste Teil handelt von verschiedenen Formen der Bildbetrachtung und deren Aus-
wirkungen auf die Theoriebildung. Untersucht wird zunächst die Betrachtung antiker Skulpturen
bei Fackelschein, die um die Mitte der 1780er Jahre in Rom aufkam. Rößler bringt das Verfahren
überzeugend mit der gleichzeitig entstehenden Autonomieästhetik in Zusammenhang: das Kunst-
werk wird mit der beweglichen Lichtquelle in einer Abfolge von Detailwahrnehmungen erkundet,
die sich auf den Nachvollzug seiner Organisation konzentrieren. Auch in Meyers nach der „Seydel-
mannschen  Manier“  mit  fein  abgestuften  Schattierungen  ausgearbeiteten  Sepia-Zeichnungen
nach Antiken, die er als Brotarbeit während seines ersten Romaufenthalts anfertigte, erkennt Röß-
ler ein stilkritisch analytisches Moment.

Das längste Kapitel des ersten Teils widmet Rößler den Aufzeichnungen, die Meyer während eines
zweiten Italienaufenthalts 1795-1797 anlegte. Die minutiös vorbereitete Reise diente dem Zweck,
eine breite Materialsammlung als Basis für geplante kunsthistorische Ausarbeitungen anzulegen.
Meyer nahm systematisch Werke in allen wichtigen Sammlungen in Rom und Florenz auf. Rößler
beschreibt die sich ergänzenden Aufschreibetechniken, die Meyer verwendete. Parallel zu den an
der jeweiligen Hängung der Sammlungen orientierten Beschreibungen verfasste er auch detaillier-
tere Notate, die nach dem Kategorienschema (also nach Gegenstand, Erfindung, Anordnung, Aus-
druck, Kolorit etc.) geordnet waren. Zusätzlich fertigte er Zeichnungen nach den betrachteten Wer-
ken an. Die Kombination dieser Aufzeichnungen gab Anstoß zu Überprüfungen und Korrekturen
erster Beobachtungen und zu vertiefenden Überlegungen: die Rubrikentabelle wird von Rößler gar
als „Denkraum“ bezeichnet (S. 286).

Im zweiten Teil des Buches wendet sich Rößler Meyers Studien zur Farbe und zum Kolorit zu. Er
zeigt, wie fundamental Meyer durch seine maltechnischen Kenntnisse und seine Studien zum
Kolorit in der Malereigeschichte zu Goethes Farbenlehre beitrug. Während seines zweiten Romauf-
enthalts fertigte er eine Aquarellkopie der „Aldobrandinischen Hochzeit“ an, also eines im frühen
17. Jahrhundert entdeckten Freskos aus Augusteischer Zeit, das sich lange im Besitz der Familie
Aldobrandini befand. Meyer sah in der Farbverwendung auf diesem Fresko eine Bestätigung der
von Goethe formulierten Theorie der „apparenten Farben“. Da die geplante Fortführung seiner Rei-
se in die Vesuvstädte durch Kriegsereignisse verhindert wurde, musste das römische Fresko pars
pro toto für die Farbverwendung der Antike einstehen. Entsprechend sorgsam wurde die 1:1-Kopie
in einem mehrwöchigen Malprozess vor Ort angefertigt und später in Goethes Wohnräumen aufge-



ArtHist.net

3/4

hängt. Sie wurde durch eine umfangreiche, direkt vor dem Original verfasste schriftliche Bestands-
aufnahme ergänzt. Wieder stellt Rößler die Kombination von Nachzeichnung, kontrollierender Ver-
schriftlichung, ergänzenden Detailzeichnungen und Abgleichen mit anderen Kopien als wichtigen
Bestandteil eines Theoriebildungsprozesses dar, aus dem sich bis zum Erscheinen der Schrift
„Zur Farbenlehre“ 1810 eine differenzierte Farbästhetik entwickelte.

Im dritten Teil des Buches wird schließlich die von Weimar aus betriebene Kunstpolitik themati-
siert. Bekanntlich hatten die programmatischen Aufsätze in den „Propyläen“ und die dort veröff-
entlichten Preisaufgaben das Ziel, aktiv auf die künstlerische Produktion in Deutschland Einfluss
zu nehmen. Neben der Gegenstandslehre und der Farbästhetik wurde auch die Kategorie des Hell-
-Dunkel wichtig für die in Weimar propagierte klassische Kunstdoktrin. An der Malerei der Roman-
tik lehnten die Kunstfreunde sowohl die Bevorzugung von reinen Lokalfarben ab als auch die Ver-
nachlässigung von Plastizität und Raumtiefe. Meyer hielt beides für Zeichen des Niedergangs der
Kunst. Rößler zeigt, wie intensiv sich der Schweizer mit dem Chiaroscuro beschäftigte und wie die-
se Beschäftigung sich auch auf seine Überlegungen zur Reproduktionsgraphik und seine Bevorzu-
gung der Lithographie auswirkte. Selbst die teilweise von ihm geleitete Ausstattung des Weimarer
Schlosses wurde davon berührt.

Eine besondere Pointe bietet der Bericht über Meyers einzigen Besuch der Sammlung Boisserée
in Heidelberg. Anders als erwartet, öffnete sich Meyer für die Boisseréesche These von der „Präva-
lenz“, der Überlegenheit der altniederländischen gegenüber der italienischen Malerei des 15. Jahr-
hunderts. Seine Beobachtungen in der Sammlung ließen die Argumentation seiner bereits fast fer-
tig gestellten „Geschichte der Kunst“ obsolet erscheinen, die er dann nicht mehr veröffentlichte.
Eine starke Verunsicherung stellte sich ein, die Meyer aber nicht daran hinderte, mit seinem trai-
nierten Blick bestimmte von Boisserée aufgestellte, auch von Goethe geteilte, Annahmen zu Datie-
rungen und Entwicklungslinien – zu Recht – in Frage zu stellen.

Die Leistung Rößlers besteht nicht zuletzt darin, das große Quellenkonvolut durch eine klare Frage-
stellung und durchdachte Struktur, vor allem aber durch seine umfassende Kenntnis der behandel-
ten Positionen souverän gebändigt zu haben. Konzise Einführungen und Zusammenfassungen zu
jedem Kapitel erleichtern die Lektüre, die dennoch durch die kleinteilige Darstellung der Arbeitsar-
chitektur Meyers viel Geduld erfordert. Je mehr man sich indessen auf die dichte Argumentation
einlässt, desto größere Faszination stellt sich ein. Sie gilt nicht so sehr der Ehrenrettung Meyers,
der als eigenständig arbeitender Experte und unbestechlicher Beiträger zum Weimarer think tank
gewürdigt wird − sie gilt vielmehr den behandelten Kategorien selbst, deren Durchdringung Meyer
zu seinem Lebensinhalt machte: das Rubrikenschema wurde durch die Neusetzung der Autono-
mieästhetik, die das einzelne Kunstwerk als eigenständigen Organismus begreifen wollte, zum
Ausgangspunkt einer umfassenden Methodologie der künstlerischen Praxis von der Themenfin-
dung bis zu Fragen der geeigneten Reproduktion, die auch ganz losgelöst von aller klassizisti-
schen Doktrin einen hohen Erkenntniswert besitzt.

Empfohlene Zitation:

Claudia Sedlarz: [Rezension zu:] Rößler, Johannes: Die Kunst zu sehen. Johann Heinrich Meyer und die

Bildpraktiken des Klassizismus (= Ars et Scientia; 22), Berlin, Boston 2020. In: ArtHist.net, 04.01.2022.

Letzter Zugriff 10.01.2026. <https://arthist.net/reviews/24139>.



ArtHist.net

4/4

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

