
1/3

Belting, Hans: Florenz und Bagdad. eine westöstliche Geschichte des Blicks,
München: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 2008
ISBN-13: 978-3-406-57092-6, 318 S., 29,20 Euro

Rezensiert von: von Müller Achatz

Seit Edward Saids berühmtem gleichnamigen Buch geistert der „Orientalismus“ (1978) durch die
kulturellen Diskurse. Der Westen, so Saids furiose Bilanz, gestehe dem Orient zwar seine eigene
kulturelle Farbenpracht zu, stigmatisiere ihn aber damit zugleich als „unterlegen“. Dahinter verber-
ge sich zwar eine geheime Furcht vor den gewaltigen demographischen, geologischen und ver-
schütteten kulturellen Ressourcen des Orients, aber mit komplexen Strategien der Okzidentalisie-
rung, ökonomischen, technologischen und kulturellen Repressionen sei es dem Westen gelungen,
die orientalischen Gesellschaften sich selbst zu entfremden, politisch heimatlos zu machen. Sym-
bol dieses Prozesses sei das Schicksal der Palästinenser.
Längst hat Saids These Widerspruch, Differenzierung und Historisierung erfahren. Aber der Dis-
kurs ist in der Welt. Und auch Hans Belting schreibt sich mit seinem Versuch einer kultur-theoreti-
schen Analyse des orientalischen Blicks und seiner Bedeutung für das okzidentale Bild in diesen
Diskurs ein. Beltings These ist nicht ganz leicht zu fassen. Er bewegt sie wie eine Echternacher
Springprozession durch sein weit angelegtes Buch. Sie besteht vor allem darin, in der mathemati-
schen Begründung des Raums durch die arabische hochmittelalterliche Naturwissenschaft und
die geometrische Konstruktion des Blicks auf diesen Raum die entscheidende Voraussetzung für
die Konstruktion des modernen westlichen Bildes aus dem Geist der symbolischen Form der Per-
spektive gefunden zu haben. Dabei sind einige Kontexte sogleich mitzudenken: Panofskys Symbol-
theorie, die Belting auf ihre ursprüngliche Fassung bei Ernst Cassirer zurückprojiziert, ebenso wie
die verschlungenen Wege der Wanderung arabischer Mathematik durch die okzidentalen Kulturen.
Hier geht es Belting vor allem um die simultane Konstruktion von „Null“ und „Fluchtpunkt“ im Kon-
text der perspektivischen Bildtheorie bei L.B. Alberti sowie insbesondere die auf den arabischen
Mathematiker Alhazen (gest. ca. 1040) zurückgreifende Theorie des räumlichen Blicks Biagio
Pelacanis (gest. 1416), die sich bei diesem in eine objektivierbare Wahrnehmungsordnung verwan-
delt.
Warum aber findet der Orient nicht zum Bild, sondern „begnügt“ sich mit der Mathematik des
Blicks? Und umgekehrt: In welcher Weise schiebt sich im Okzident das Bild zwischen Blick, Wahr-
nehmung und Wahrgenommenem? Für Belting hat Alhazens Mathematisierung der Optik alle Vor-
aussetzungen zum Blick in die Welt gelöst, kehrt diesen aber kurz vor dem Ziel der Außenwelt um,
lenkt ihn zurück zur Imagination des Betrachters. Der menschliche Blick erscheint als Derivat des
Blicks Gottes, der als einziger die Wirklichkeit zu erkennen vermag. Und so ist dieser Derivatsblick
zwar mathematisierbar und als geometrisches Bild von „Sehstrahlen“ vorstellbar, aber die genuine
Einsicht  in  das Gesehene erfolgt  durch die Übersetzung des allein  wirklich Geschauten:  des
Lichts. Somit transponiert der „arabische Blick“ das geschaute Licht in mehrschichtige und mehr-
farbige Muster, die seine Ordnung reflektieren und zugleich den Blick Gottes „von oben“ imitieren.
Dem Westen sind solche „platonische“ Konzepte nicht unbekannt. Belting selbst weist auf die ent-



ArtHist.net

2/3

schiedene Kritik Wilhelm von Ockhams an jedweder Fähigkeit des „Augensinns“ zur Erkenntnis
hin. Zugleich aber setzt er ihn damit von Roger Bacon (gest. 1292) ab, dem er den entscheidenden
(theologischen) Durchbruch zur  Bindung der  Erkenntnisfähigkeit  an den Augensinn attestiert.
Bacon habe die revolutionäre Übertragung von Alhazens Formbegriff – jedes Objekt erzeugt eine
spezifische Sehform („species“) – auf die Analogisierung von „Bild und Ähnlichkeit“ vorgenom-
men.
An dieser Stelle kommt nun wieder Ernst Cassirer ins Spiel. Belting folgt ihm, insofern er Cassirers
Kontextualisierung von Kunst und „symbolischer Form“ benötigt, um überhaupt Bild und Blick auf-
einander beziehen zu können. Das neuzeitliche perspektivische Bild wird ihm nur deswegen zum
spezifischen Träger dieses Zusammenhangs, als es am konsequentesten den von Bacon begrün-
deten Weg zur Realisierung des Zusammenhangs von Blick in die Außenwelt, Bild und Ähnlichkeit
abschreitet. Belting folgt somit Panofskys Entdeckung der „Perspektive als symbolischer Form“
nur scheinbar. Alle Kunst ist symbolische Form, auch das orientalische Ornament als Repräsen-
tant der orientalischen Lichtwahrnehmung. Die Perspektive schaltet sich als Konzept zur Mathe-
matisierung des Raums und Geometrisierung des Bildes sowie mit Hilfe der optischen Erkenntnis-
fähigkeit im Sinne Bacons und Biagio Pelacanis als Konstrukt des Wirklichen in die Fähigkeit der
Kunst symbolische Form zu sein ein. Pointierte Träger dieser Intervention des perspektivischen
Bildes sind nach Belting Spiegel und Fenster. Mit Spiegelbild und Fensterblick, so Belting, konditio-
niert sich die westliche Kultur, fast ist man geneigt zu schreiben: überredet sie sich, zur Entfaltung
des perspektivischen Bildes als genuiner Form der Kunst.
Belting liefert hübsche Beispiele für die soziale und heuristische Leistungsfähigkeit dieser Form.
So zeigt er an den berühmten Paradeperspektiven idealer Stadtpanoramen für Federico da Monte-
feltro, wie entschieden der Fürst mit der Perspektive, sich selbst aus dem engen Raum der real
beherrschten Stadt in den imaginären Raum von Idealherrschaft hinausprojizierte, die Idealper-
spektive somit im Namen der Wirklichkeit als trompe-l’oeil politischer Imagination einsetzte. Klug
und pointiert auch seine Beobachtung zu Piero della Francescas umstrittener „Geißelung“. Wie ent-
schieden der Maler hier mit der Perspektive als Narrativ und historischem Ordnungsmuster zug-
leich umgeht, vermag er in prägnanter Kürze anzusprechen und zugleich die Fähigkeit der Perspek-
tive zu erläutern, sich als Blick in Raum und Zeit zugleich zu konstellieren.
Beltings Buch bietet viel: Blick-, Bild- und Erkenntnistheorie in Orient und Okzident, Differenz und
Kommunikation zwischen Ost-  und Westkultur,  die spezifische Ordnung des perspektivischen
Blicks, die Mathematisierung des Raums und last but not least die Rolle des Bildes als symboli-
sche Form. Manches läßt sich dennoch hinterfragen. Spiegel und Fenster können eben doch nicht
ganz als Blickordnung für die Errichtung des perspektivischen Bildes überzeugen. Allzu sehr ist
Belting vom Fensterblick nach außen fasziniert und vernachlässigt die symbolische Ordnung des
Fensters als Blick von außen nach innen. Der literarisch versierte Leser vermißt die Mimesis-Funk-
tion des Wortes in gleichzeitigen Theoriediskursen des 13. bis 16. Jahrhunderts, und der Mediäv-
ist einen Reflex der Lichtästhetik Sugers von St. Denis, die Orient und Okzident näher noch beiein-
ander zeigen könnte, als wir bei Belting lesen.
Und ob Belting wirklich einen „Blickwechsel“ zwischen Orient und Okzident als „Wechsel des
Blicks“ von West nach Ost vornimmt, mag jeder Leser selbst beantworten. Edward Said wenigs-
tens zählte zu den klassischen „orientalistischen“ Vorurteilen des Westens die Hochschätzung
der frühen arabischen Wissenschaften. Aber lassen wir die Kirche und meinetwegen auch die
Moschee im Dorf: es ist ein kluges, ein gutes Buch.



ArtHist.net

3/3

Empfohlene Zitation:

von Müller Achatz: [Rezension zu:] Belting, Hans: Florenz und Bagdad. eine westöstliche Geschichte des

Blicks, München 2008. In: ArtHist.net, 11.03.2009. Letzter Zugriff 04.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/238>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

