ArtHist net

Belting, Hans: Florenz und Bagdad. eine westostliche Geschichte des Blicks,
Miinchen: C.H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung 2008
ISBN-13: 978-3-406-57092-6, 318 S., 29,20 Euro

Rezensiert von: von Miiller Achatz

Seit Edward Saids beriihmtem gleichnamigen Buch geistert der ,Orientalismus” (1978) durch die
kulturellen Diskurse. Der Westen, so Saids furiose Bilanz, gestehe dem Orient zwar seine eigene
kulturelle Farbenpracht zu, stigmatisiere ihn aber damit zugleich als ,unterlegen”. Dahinter verber-
ge sich zwar eine geheime Furcht vor den gewaltigen demographischen, geologischen und ver-
schiitteten kulturellen Ressourcen des Orients, aber mit komplexen Strategien der Okzidentalisie-
rung, 6konomischen, technologischen und kulturellen Repressionen sei es dem Westen gelungen,
die orientalischen Gesellschaften sich selbst zu entfremden, politisch heimatlos zu machen. Sym-
bol dieses Prozesses sei das Schicksal der Palastinenser.

Langst hat Saids These Widerspruch, Differenzierung und Historisierung erfahren. Aber der Dis-
kurs ist in der Welt. Und auch Hans Belting schreibt sich mit seinem Versuch einer kultur-theoreti-
schen Analyse des orientalischen Blicks und seiner Bedeutung fiir das okzidentale Bild in diesen
Diskurs ein. Beltings These ist nicht ganz leicht zu fassen. Er bewegt sie wie eine Echternacher
Springprozession durch sein weit angelegtes Buch. Sie besteht vor allem darin, in der mathemati-
schen Begriindung des Raums durch die arabische hochmittelalterliche Naturwissenschaft und
die geometrische Konstruktion des Blicks auf diesen Raum die entscheidende Voraussetzung fiir
die Konstruktion des modernen westlichen Bildes aus dem Geist der symbolischen Form der Per-
spektive gefunden zu haben. Dabei sind einige Kontexte sogleich mitzudenken: Panofskys Symbol-
theorie, die Belting auf ihre urspriingliche Fassung bei Ernst Cassirer zurlickprojiziert, ebenso wie
die verschlungenen Wege der Wanderung arabischer Mathematik durch die okzidentalen Kulturen.
Hier geht es Belting vor allem um die simultane Konstruktion von ,Null“ und ,Fluchtpunkt” im Kon-
text der perspektivischen Bildtheorie bei L.B. Alberti sowie insbesondere die auf den arabischen
Mathematiker Alhazen (gest. ca. 1040) zuriickgreifende Theorie des raumlichen Blicks Biagio
Pelacanis (gest. 1416), die sich bei diesem in eine objektivierbare Wahrnehmungsordnung verwan-
delt.

Warum aber findet der Orient nicht zum Bild, sondern ,begniigt” sich mit der Mathematik des
Blicks? Und umgekehrt: In welcher Weise schiebt sich im Okzident das Bild zwischen Blick, Wahr-
nehmung und Wahrgenommenem? Fir Belting hat Alhazens Mathematisierung der Optik alle Vor-
aussetzungen zum Blick in die Welt gelost, kehrt diesen aber kurz vor dem Ziel der AuBenwelt um,
lenkt ihn zurilick zur Imagination des Betrachters. Der menschliche Blick erscheint als Derivat des
Blicks Gottes, der als einziger die Wirklichkeit zu erkennen vermag. Und so ist dieser Derivatsblick
zwar mathematisierbar und als geometrisches Bild von ,Sehstrahlen” vorstellbar, aber die genuine
Einsicht in das Gesehene erfolgt durch die Ubersetzung des allein wirklich Geschauten: des
Lichts. Somit transponiert der ,arabische Blick” das geschaute Licht in mehrschichtige und mehr-
farbige Muster, die seine Ordnung reflektieren und zugleich den Blick Gottes ,von oben” imitieren.
Dem Westen sind solche ,platonische” Konzepte nicht unbekannt. Belting selbst weist auf die ent-

1/3



ArtHist.net

schiedene Kritik Wilhelm von Ockhams an jedweder Fahigkeit des ,Augensinns” zur Erkenntnis
hin. Zugleich aber setzt er ihn damit von Roger Bacon (gest. 1292) ab, dem er den entscheidenden
(theologischen) Durchbruch zur Bindung der Erkenntnisfahigkeit an den Augensinn attestiert.
Bacon habe die revolutionire Ubertragung von Alhazens Formbegriff — jedes Objekt erzeugt eine
spezifische Sehform (,species”) — auf die Analogisierung von ,Bild und Ahnlichkeit” vorgenom-
men.

An dieser Stelle kommt nun wieder Ernst Cassirer ins Spiel. Belting folgt ihm, insofern er Cassirers
Kontextualisierung von Kunst und ,symbolischer Form* benétigt, um tberhaupt Bild und Blick auf-
einander beziehen zu konnen. Das neuzeitliche perspektivische Bild wird ihm nur deswegen zum
spezifischen Trager dieses Zusammenhangs, als es am konsequentesten den von Bacon begriin-
deten Weg zur Realisierung des Zusammenhangs von Blick in die AuRenwelt, Bild und Ahnlichkeit
abschreitet. Belting folgt somit Panofskys Entdeckung der ,Perspektive als symbolischer Form*
nur scheinbar. Alle Kunst ist symbolische Form, auch das orientalische Ornament als Reprasen-
tant der orientalischen Lichtwahrnehmung. Die Perspektive schaltet sich als Konzept zur Mathe-
matisierung des Raums und Geometrisierung des Bildes sowie mit Hilfe der optischen Erkenntnis-
fahigkeit im Sinne Bacons und Biagio Pelacanis als Konstrukt des Wirklichen in die Fahigkeit der
Kunst symbolische Form zu sein ein. Pointierte Trager dieser Intervention des perspektivischen
Bildes sind nach Belting Spiegel und Fenster. Mit Spiegelbild und Fensterblick, so Belting, konditio-
niert sich die westliche Kultur, fast ist man geneigt zu schreiben: liberredet sie sich, zur Entfaltung
des perspektivischen Bildes als genuiner Form der Kunst.

Belting liefert hiibsche Beispiele fiir die soziale und heuristische Leistungsfahigkeit dieser Form.
So zeigt er an den beriihmten Paradeperspektiven idealer Stadtpanoramen fiir Federico da Monte-
feltro, wie entschieden der Fiirst mit der Perspektive, sich selbst aus dem engen Raum der real
beherrschten Stadt in den imaginaren Raum von Idealherrschaft hinausprojizierte, die Idealper-
spektive somit im Namen der Wirklichkeit als trompe-I'oeil politischer Imagination einsetzte. Klug
und pointiert auch seine Beobachtung zu Piero della Francescas umstrittener ,Geilelung”. Wie ent-
schieden der Maler hier mit der Perspektive als Narrativ und historischem Ordnungsmuster zug-
leich umgeht, vermag er in pragnanter Kiirze anzusprechen und zugleich die Fahigkeit der Perspek-
tive zu erlautern, sich als Blick in Raum und Zeit zugleich zu konstellieren.

Beltings Buch bietet viel: Blick-, Bild- und Erkenntnistheorie in Orient und Okzident, Differenz und
Kommunikation zwischen Ost- und Westkultur, die spezifische Ordnung des perspektivischen
Blicks, die Mathematisierung des Raums und last but not least die Rolle des Bildes als symboli-
sche Form. Manches laf3t sich dennoch hinterfragen. Spiegel und Fenster kénnen eben doch nicht
ganz als Blickordnung fiir die Errichtung des perspektivischen Bildes liberzeugen. Allzu sehr ist
Belting vom Fensterblick nach auBen fasziniert und vernachlassigt die symbolische Ordnung des
Fensters als Blick von aufen nach innen. Der literarisch versierte Leser vermif3t die Mimesis-Funk-
tion des Wortes in gleichzeitigen Theoriediskursen des 13. bis 16. Jahrhunderts, und der Mediav-
ist einen Reflex der Lichtasthetik Sugers von St. Denis, die Orient und Okzident ndher noch beiein-
ander zeigen konnte, als wir bei Belting lesen.

Und ob Belting wirklich einen ,Blickwechsel” zwischen Orient und Okzident als ,Wechsel des
Blicks" von West nach Ost vornimmt, mag jeder Leser selbst beantworten. Edward Said wenigs-
tens zahlte zu den klassischen ,orientalistischen” Vorurteilen des Westens die Hochschatzung
der frithen arabischen Wissenschaften. Aber lassen wir die Kirche und meinetwegen auch die
Moschee im Dorf: es ist ein kluges, ein gutes Buch.

2/3



ArtHist.net

Empfohlene Zitation:

von Miiller Achatz: [Rezension zu:] Belting, Hans: Florenz und Bagdad. eine westéstliche Geschichte des
Blicks, Miinchen 2008. In: ArtHist.net, 11.03.2009. Letzter Zugriff 04.02.2026.
<https://arthist.net/reviews/238>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

3/3


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

