
1/6

Pfisterer, Ulrich; Rosen, Valeska (Hrsg.): Der Künstler als Kunstwerk. Selbstporträts
vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Stuttgart: Reclam 2005
ISBN-10: 3-15-010571-4, 205 S., EUR 49.90, sfr 85.50

Bond, Anthony; Woodall, Joanna; Clark, Timothy J. (Hrsg.): Self portrait.
Renaissance to contemporary ; [to accompany the Exhibition Self Portrait:
Renaissance to Contemporary held at the National Portrait Gallery, London, England
from 20 October 2005 to 29 January 2006 and at the Art Gallery of New South Wales,
Sydney, 17 Febr, London: National Portrait Gallery 2005
ISBN-13: 978-1-85514-356-2, 215 S.

Rezensiert von: Sylvaine Hänsel, msd FH-Münster

Das Thema Selbstporträt hat Konjunktur. Nachdem vor kurzem die Wiener Akademie ihre Samm-
lung von Künstlerbildnissen zum Ausgangspunkt einer Ausstellung genommen hatte [1], erschie-
nen Ende des letzten Jahres gleich zwei Bücher zum Thema Selbstporträt, ein Londoner Ausstel-
lungskatalog [2] und ein von Ulrich Pfisterer und Valeska von Rosen zusammengestellter Über-
blick über Selbstporträts vom Mittelalter bis zur Gegenwart [3], die sich auch im Aufbau entspre-
chen. Auf einen Einleitungsteil folgen chronologisch geordnet die Bildbeispiele, denen jeweils ein
Text beigegeben ist. Beide scheinen zunächst unterschiedliche Akzente zu setzen. So betiteln Pfis-
terer und von Rosen ihren Band „Der Künstler als Kunstwerk“, während die Londoner Ausstellung
lakonisch „Self Portrait“ heißt, doch geht es letztlich beiden darum, eine Entwicklungsgeschichte
des Selbstporträts einerseits und die Bandbreite des Genres andererseits zu präsentieren.

Höchst  anspruchsvoll  formulieren  Pfisterer  und  von  Rosen  in  ihrer  Einleitung  zunächst  die
Absicht, der Entstehung des Mythos vom Individuum als der höchsten Verwirklichungsform des
Menschen nachzugehen, die sich am treffendsten durch ein Porträt festhalten ließe. Auch gelte
es, zu untersuchen, wie sich die Darstellung von Künstlern von der anderer Personen unterschei-
de, ebenso dem Problem nachzugehen, in welcher Form das Selbstporträt auf die Veränderungen
der Vorstellungen von „Selbst“ und „Bildnis“ eingeht.
Dann verweisen die Autoren in einem knappen Überblick in Bezug auf die Frage nach dem Zusam-
menhang von Porträt und Individuum auf Jacob Burckardt und vor allem auf Wilhelm Waetzold,
während Michel Foucault als Gewährsmann für die „Zerstörung des Mythos vom original-schöpfe-
rischen Künstlersubjekt“ steht. Wenn auch, so die Autoren, die Mediävistik zu Recht darauf ver-
wies, dass Individualität lange Zeit vor allem über Kleidung und Abzeichen zum Ausdruck kam,
erweise sich doch das Idealbild des Cortegiano, das Baldassare Castiglione entwarf, für die neu-
zeitliche „Identitätsformung“ als folgenreich, bot es doch eine Art Anleitung für die Präsentation
von Status und Anspruch. Die möglichen Rollen, die ein Künstler einnehmen kann, richteten sich
nach Kontext und Adressaten. Der Künstler kann als gut situierter Bürger, als Intellektueller, als
Höfling, aber auch als „Bösewicht“ oder trinkend und rauchend in zwielichtigem Ambiente auftre-
ten. Mit der Aufklärung gewinnt die Frage nach dem „Wesen“ der Dargestellten an Bedeutung.
Selbstbildnisse dienen schließlich im 20. Jahrhundert nicht zuletzt der (durchaus publikumswirk-



ArtHist.net

2/6

samen) Selbsterforschung.

Schon früh, so betonen Pfisterer/ von Rosen, gerät auch die Entstehung des Bildes in den Blick,
berührt diese Frage doch das zentrale Problem, ob der Künstler handwerklich oder „schöpferisch“
tätig sei. Wie der Künstler damit umgeht, ob er alle Spuren der Herstellung verwischt, oder diese
gerade thematisiert, führt zu einer Vielzahl von Vorschlägen und bietet unendliche Möglichkeiten,
Virtuosität, Erfindungsreichtum und Scharfsinn vorzuführen. Ebenso erweist sich der Spiegel als
technisches Hilfsmittel, Sinnbild der Selbsterforschung, Metapher des Bildes selbst und der Täu-
schung als nahezu unerschöpfliche Motivquelle.
Mit der Fotografie schien zwar zunächst die Porträtmalerei in ihrer dokumentierenden Funktion
überholt, doch zeigte sich bald, dass die Frage nach der Identität einer Person, nach der Spannung
von Sein und Selbstkonstruktion nichts an Dringlichkeit eingebüßt hatte. Die Zweifel, ob ein „Bild“
überhaupt aussagefähig sein könne, ließ eine Reihe von Künstlern nun ihren Köper selbst zum
Medium wählen. Damit löst sich jedoch das künstlerische Selbst auf und es ist durchaus im Sinne
des Begriffs „Porträt“, wenn Pfisterer und van Rosen ihren Überblick mit einem Hinweis auf Orlan
und Stellarc abschließen, ihnen jedoch im Bildteil bewusst keinen Platz einräumen.

Es ist schade, dass die Autoren nicht auch ein wenig auf die kunsthistorischen Beiträge zur Erfor-
schung des Selbstporträts eingegangen sind, die ja in ganz unterschiedlicher Weise versucht
haben, die Beziehung Porträt und Individuum im jeweiligen historischen Kontext verständlich zu
machen. Gerade weil sowohl die Einleitung, als auch die Einzeltexte auf Fußnoten verzichten, hät-
te man gerne genaueres über Forschungsansätze und Erkenntnisstand gewusst, die letztlich auch
die beiden Herausgeber bei ihrer Auswahl der Bildnisse geleitet haben dürften. Vielleicht fürchtete
man, ein breiteres Publikum zu verschrecken, dem Wissenschaft als Synonym für „trocken“ und
„unverständlich“ gilt. Dabei wäre auch für die „Fachwissenschaft“ viel gewonnen, bemühte sie
sich einerseits, diesem Vorurteil den Boden zu entziehen und traute andererseits ruhig auch den
Lesern so genannter populärwissenschaftlicher Literatur ein bisschen mehr kritische Denkbereit-
schaft zu.
In der angelsächsischen Wissenschaftstradition ist dagegen der Gegensatz ‚wissenschaftlich-all-
gemeinverständlich’  bekanntlich  weniger  schroff,  so  dass  der  hier  zu  besprechende Katalog
selbstverständlich Fußnoten besitzt und den Stand der Forschung thematisiert, ohne dass er nun
‚wissenschaftlicher’ erschiene als das deutsche Pendant. Im Gegenteil, was Lesbarkeit und Allge-
meinverständlichkeit angeht, dürfte die englische Publikation der deutschen deutlich überlegen
sein. Erstere versucht im Einleitungsteil gar nicht erst, einen umfassenden Überblick. Stattdessen
sind dem Katalog fünf Essays vorangestellt, die um das Verhältnis von Individuum und Porträt krei-
sen. Joanna Woodall [4] geht in ihren einleitenden Überlegungen zu Selbstporträt und Kreativität
von einer Extremdarstellung des Gegensatzes von Körper und Seele aus, nämlich der Haut des hei-
ligen Bartholomäus, der Michelangelo seine Züge lieh und der wahren Idealgestalt des Heiligen, in
der er beim Jüngsten Gericht ins ewige Leben eingeht, die, wie die ganze Komposition ein Abbild
der schöpferischen Kraft des Künstlers bietet. Dann benennt sie Aspekte, unter denen die in dem
Katalog versammelten Porträts betrachtet werden könnten: die Bedeutung des Spiegels, der heili-
ge Lukas als Vorbild, der Künstler bei der Arbeit, und den Künstler mit Freunden und Gönnern, aber
auch der männliche und der weibliche Körper.

Anthony Bond untersucht die Selbstporträts unter dem Aspekt ihrer Darstellung von künstleri-
scher Kreativität. Eine Möglichkeit sieht er darin, dass der Künstler sich selbst vor einer Leinwand



ArtHist.net

3/6

zeigt, mit Pinsel oder Stift in der Hand, der Blick aus dem Bild auf den Betrachter setzt auf Kompli-
zenschaft. Ein anderer Ausweis der Kreativität liegt in der Vorführung der malerischen Virtuosität
und der Hervorhebung der künstlerischen Handschrift. Als dritte Möglichkeit sieht er die Allegorie,
und nennt  als  Beispiel  Caravaggios Selbstdarstellung als  kranker  Bacchus oder  Yves Kleins
Sprung ins Leere.

Ludmilla  Jordanova betont,  dass Selbstporträts geschaffen wurden,  um sie einem, wie auch
immer geartetem Publikum zu präsentieren. Daher geben sie kein „reales“ Bild des Künstlers.
Trotzdem stehen sie für künstlerische Identität und können, in den entsprechenden historischen,
künstlerischen oder biographischen Kontext gestellt große Aussagekraft entwickeln.

Während T.J. Clark vorschlägt, das traditionelle Repertoire des Selbstporträts durch eine Darstel-
lung des Sehens zu erneuern, nimmt Joseph Leo Koerner noch einmal die Faszination zum Aus-
gangspunkt, die der direkte Blick des Künstlers im Selbstporträt ausübt.[5] Er kontrastiert das
Idealbild Dürers mit den „schrägen“ Blicken, die Künstler von Nikolaus Manuel Deutsch bis Cara-
vaggio auf sich richten, indem sie extreme Negativbilder von sich entwerfen.

Auf den Einleitungsteil folgen in beiden Bänden chronologisch geordnet die Porträts, wobei es
sich in Bezug auf die Auswahl von selbst versteht, dass für eine Ausstellung andere Bedingungen
gelten als für eine autonome Publikation. Der Ausstellungskatalog beginnt mit der Renaissance,
die Anthologie mit dem Mittelalter. Beide enden in der Gegenwart, die Ausstellung sogar gewisser-
maßen ‚heute’, da die National Portrait Gallery Chuck Close beauftragte, ein Porträt für diesen
Anlass zu malen. Während sich die Londoner Schau auf Malerei beschränkte, berücksichtigten
Pfisterer und von Rosen auch Skulpturen, Graphiken Fotos und Installationen. Zwar kann so vor
allem für die zeitgenössische Kunst das Problem der Konstruktion von Identität in seiner ganzen
Disparatheit sehr eindringlich vorgeführt werden, doch wirkt der ‚Gattungsmix’ in der der Eingangs-
sequenz ziemlich beliebig, zumal die mittelalterlichen Beispiele, der Goldaltar des Volvinus, die wit-
zige Schilderung des über eine freche Maus erbosten Schreibers Hildebertus, das Assistenzpor-
trät des Florentiners Agnolo Gaddi auf dem Kreuzigungsfresko in S. Croce und Peter Parlers Büs-
te im Prager Veitsdom nichts verbindet. Es sei jedoch hervorgehoben, dass die in dem Text zu
Gaddi von Pfisterer angesprochenen Stichpunkte geradezu musterhaft die Frage der Porträts in
der Assistenz erörtern und so einen glücklichen Einstieg in das Thema bieten.

Bei den folgenden Bildern beschleicht einen zudem ein wenig der Verdacht, die Herausgeber hät-
ten Ludwig Goldscheiders Klassiker „500 Selbstporträts“[6] einerseits und die maßstabsetzende
Untersuchung von Joanna Woods-Marsden über das Selbstporträt in der Renaissanc [7] anderer-
seits durchgeblättert und mehr oder minder nach Lust und Laune ihre Auswahl getroffen. Vor
allem im 17. Jahrhundert sind sich die Autoren beider Bände in der Auswahl einig. Es fehlen
weder Annibale Carracci, Artemisia Gentileschi, Peter Paul Rubens, Antonis van Dyck und Rem-
brandt noch Diego Velázquez. Gerade bei letzerem erweist sich die durch die Ausstellung nötige
Beschränkung als Vorteil. Das Selbstverständnis und die Ambitionen des spanischen Malers las-
sen sich bei dem Selbstporträt der Uffizien prägnanter fassen als bei den ungleich komplexeren
„Meninas“. Dasselbe gilt für Rubens, der in dem Londoner Katalog mit dem vom Künstler selbst
zur Publikation bestimmten, ursprünglich für Karl I. gemalten Bildnis vertreten ist, während bei
Pfisterer und von Rosen das New Yorker Familienporträt erscheint, das gerade, was das Selbstpor-
trät angeht, malerisch eher unglücklich ausfällt. Auffällig erscheint die Zurückhaltung gegenüber



ArtHist.net

4/6

den niederländischen Künstlerporträts, stammt doch aus ihrem Kreis eine Fülle von Selbstbildnis-
sen, die sich einerseits an Geist und Witz zu überbieten suchten, andererseits aber auch eine Art
Darstellungskanon entwickelten, der in der „Iconologia“ van Dyck ein viel beachtetes Referenz-
werk besaß [8].

Gab es bislang einen relativen Gleichklang der Auswahl, unterscheiden sich die Zusammenstellun-
gen ab dem 18. Jahrhundert deutlich. Dabei dürfte die Fülle des zur Verfügung stehenden Mate-
rials eine wichtigere Rolle gespielt haben als nationale Präferenzen, auch wenn entsprechende
Akzentsetzungen deutlich werden. Manche Entscheidungen nimmt man auch amüsiert zur Kennt-
nis, wenn etwa Frieda Kahlo, die im Londoner Katalog vertreten ist und die man in diesem Zusam-
menhang für unvermeidlich gehalten hätte, in der deutschen Publikation fehlt und stattdessen
Margit Kern die eine Generation ältere mexikanische Malerin Guadalupe Carpio mit einem Famili-
enporträt vorstellt. Nur am Rande sei bemerkt, dass der Anteil der Künstlerinnen in dem Ausstel-
lungskatalog mit zwölf von 59 Gemälden bei ca. 20% liegt, während er bei Pfisterer/ von Rosen
mit sieben von 95 Werken etwa 7% beträgt [9].

Der auffälligste Unterschied zwischen beiden Publikationen besteht jedoch in der Gestaltung der
den Bildern beigegebenen Texte. Der Ausstellungskatalog setzt auf knappe, solide Information
und Verständlichkeit. Angaben zur Biographie des Künstlers und die Entstehungsumstände klären
den Kontext, in dem die Bilder entstanden. Dann folgen Überlegungen zur Interpretation und zu
bestimmten Problemstellungen. Fußnoten (sparsam verwendet) und Literaturhinweise ermögli-
chen es dem Leser, Fragen zu vertiefen und Hypothesen zu überprüfen.

Pfisterer und von Rosen baten eine ganze Reihe Autoren um Texte, die sich bereits einschlägig zu
den Künstlern bzw. zu Fragen der Bildnismalerei geäußert hatten. So liegt ein besonderer Reiz
ihrer Publikation auch in der Gelegenheit, unterschiedliche Forschungsansätze kennen zu lernen.
Werner Busch komprimiert in seinen Ausführungen zu Hogarth’ Selbstbildnis mit Hund eindrucks-
voll  biographische,  sozialgeschichtliche und kunsttheoretische Aspekte. Rudolf Preimesberger
zeigt in seine Ausführungen über Caravaggios David und Berninis „Verdammte Seele“ was ein fun-
dierter ikonologischer Zugang an Erkenntnisgewinn ermöglicht. Dass die Überlegungen von Victor
Stoichita, der einen grundlegenden Aufsatz über die Meninas verfasst hat [10], zu Velázquez und
Zurbarán etwas aufgesetzt wirken, mag dem Umstand geschuldet sein, dass man auf Anmerkun-
gen verzichtet hat, die etwa den Kontext der Idee konkretisierten, der Vorhang, den Nieto im Hinter-
grund zurückhält, annonciere das für die Meninas zentrale Ereignis der „Erscheinung an sich“. Die
im Anhang versteckten Literaturhinweise sind kaum geeignet, dieses Manko auszugleichen.

Natürlich rankt sich um einige prominente Selbstporträts ein Dickicht kunsthistorischer Diskussi-
on, das schier undurchdringlich scheint. Um so mehr muss man Autoren bewundern, die sich ent-
weder so souverän darüber hinwegsetzen wie Hannah Baader, die aus einer sorgfältigen Beschrei-
bung zu einer unprätentiösen und eben deshalb überzeugenden Interpretation von Poussins Pari-
ser  Selbstporträt  kommt,  oder  komplexe Sachverhalte  mit  solch  gekonntem Understatement
zusammenfassen wie Martin Warnke in seinem Text zu van Dycks Selbstporträt mit Sonnenblu-
me. Manchen Autoren ergeht es allerdings mit ihren Texten wie jemand, der einen Witz zu Tode
erklärt. Nicole Hegener verheddert sich beim Versuch, Johannes Gumpp auf die Schliche zu kom-
men ebenso, wie Christiane Kruse, die etwa in ihrem Text zu Steenwinkel mit Federico Zuccaros
Idea schweres kunsttheoretisches Geschütz auffährt und sich offenbar nicht vorstellen kann,



ArtHist.net

5/6

dass ein Maler kein Intellektueller sein muss, um geistreich zu sein. Eigentümlicherweise findet
man einen gewissen Hang zur Überinterpretation eher in den Beiträgen zu den Alten Meistern,
während sich gerade die Texte zu den zeitgenössischen Künstlern um Nachvollziehbarkeit und
Verständlichkeit bemühen. Von Rosen etwa attestiert van der Werffs Selbstporträt eine „ostenta-
tiv metamalerische Komponente“, wenn dieser seine kleine Tochter einen Strich auf eine leere
Leinwand setzten lässt, wo doch das Motiv eine geläufige, aus einem Emblem des Saavedra Fajar-
do entwickelte Erziehungsmetapher darstellt [11].

Auch Christine Göttlers Deutung von Rubens’ Familienporträt als „conversatie“ erscheint leicht ver-
stiegen, zumal sie diesen Begriff, der eher kleinformatige Gruppenszenen bezeichnet, dahinge-
hend erläutert, dass er sich auf eine neue, spielerische Art des Umgangs zwischen Männern und
Frauen beziehe, wo er doch einfach „Gesellschaftsstück“ meint. Rubens, so Göttler, wirke auf dem
Porträt deshalb so ungelenk, weil ihm seine spezifische Rolle und Funktion in diesem Kontext Pro-
bleme bereitet und er den „innovativen Bildtyp“ auf ein traditionelles Familienbild zurückgebunden
habe [12].

Manches gerät auch unnötig melodramatisch. Wenn etwa Monika Wagner Marc Quinns aus gefro-
renem Blut geformten Kopf mit dem Bild Christi auf dem Schweißtuch der heiligen Veronika verg-
leicht, möchte man doch gerne an eine andere, „Shithead“ betitelte Skulptur erinnern, die zwar
nicht „Self“ heißt, aber deutlich die Züge des Künstlers trägt. Roland Kanz erliegt der suggestiven
Inszenierung Goyas, der sich als Schwerkranker mit seinem Arzt Arrieta malte, wenn er am Ende
seines eindringlichen Textes resümiert, dass die Bilder des Künstlers fortan von einer Weltentfrem-
dung durchdrungen seien, die mit keinem Publikum rechnete. Immerhin eignete sich Goya noch
die völlig neue Technik der Lithographie an und versuchte, in Frankreich mit den Stieren von Bor-
deaux ein neues Publikum zu gewinnen.
Doch auch wenn man den von Pfisterer und von Rosen versammelten Autoren manchmal die ent-
spannte  Sachlichkeit  ihrer  angelsächsischen  Kollegen  wünschte,  liest  man  die  Beiträge  mit
Gewinn und Vergnügen. Das gilt gerade auch für die Beispiele der Moderne, etwa Regine Pranges
eng am Gegenstand argumentierende Überlegungen zu Edvard Munch oder das weit gespannte
biographisch-geistesgeschichtlichen Panorama, das Heike Fuhlbrügge zu Beuys skizziert.

Das überraschendste Ergebnis der Lektüre des Londoner Katalogs und der Pfisterer/ von Rosen-
schen Anthologie ist jedoch die Feststellung, dass die Psychologie als Erklärungsmuster nahezu
ausgedient hat. Auch wenn die Neugier auf das schöpferische Individuum, das dem Betrachter im
Selbstbildnis gegenübertritt, noch immer einen legitimen Reiz der Gattung ausmacht, so hat sich
doch die Erkenntnis durchgesetzt, dass die Suche nach dessen ‚Wesen’ hoffnungslos spekulativ
bleibt, während die Fragen nach den Voraussetzungen, dem künstlerischen und theoretischen Kon-
text, den Mitteln und Adressaten ein reiches Betätigungsfeld und differenzierte Einsichten eröff-
nen.

[1] Selbstbild. Der Künstler und sein Bildnis, Renate Trnek, Wien, Gemäldegalerie der Akademie der bilden-

den Künste, 2004.

[2] Self Portrait. Renaissance to Contemporary, Anthony Bond/ Joanna Woodall, London, National Portrait

Gallery, Sydney, Art Gallery of New South Wales 2005.

[3] Ulrich Pfisterer/ Valeska von Rosen, Der Künstler als Kunstwerk. Selbstporträts vom Mittelalter bis zu

Renaissance, Stuttgart 2005.



ArtHist.net

6/6

[4] Joanna Woodall hatte schon 1997 eine Aufsatzsammlung zum Thema Porträt herausgegeben: Joanna

Woodall Hg., Portraiture: Facing the Subject, Manchester 1997.

[5] Vgl. auch Joseph Leo Koerner, The Moment of Self-Portraiture in German Renaissance Art, Chicago/

London 1993.

[6] Ludwig Goldscheider, Fünfhundert Selbstporträts von der Antike bis zur Gegenwart, Wien 1936. Vor kur-

zem erschien eine modernisierte Fassung: Julian Bell, Five Hundred Self-portraits, London 2000.

[7] Joanna Woods-Marsden, Renaissance Self-Portraiture: The Visual Construction of Identity and the

Social Status of the Artist, New Haven/ London 1998.

[8] Vgl. hierzu die grundlegende und materialreiche Arbeit von Hans Joachim Raupp, Untersuchungen zu

Künstlerbildnis und Künstlerdarstellung in den Niederlanden im 17. Jahrhundert, Hildesheim/ New York

1984.

[9] Ohne diese Zahlen überbewerten zu wollen, erstaunen sie auch insofern, als sowohl zu Anna Dorothea

Therbusch als auch Sabine Lepsius, beide mit eindrucksvollen Arbeiten in der Londoner Ausstellung prä-

sent, in jüngster Zeit wichtige Publikationen in deutscher Sprache erschienen sind; vgl. Katharina Küster/

Beatrice Scherzer, Anna Dorothea Therbusch und Ludovike Simanowiz. Zwei Porträtmalerinnen des 18.

Jahrhunderts; Ludwigsburg, Städtisches Museum, Heidelberg 2003. – Anette Dorgerloh, Das Künstlerehe-

paar Lepsius: zur Berliner Porträtmalerei um 1900, Berlin 2003.

[10] Victor Stoichita, Imago Regis: Kunsttheorie und königliches Porträt in den Meninas von Velázquez, in:

Zeitschrift für Kunstgeschichte 49, 1986, 165-189

[11] Vgl. etwa das anonyme, auch Jan Boeckhorst zugeschriebene Familienbild in der Alten Pinakothek,

München.

[12] Rubens, der eigentlich nicht zu den Künstlern gezählt wird, die Probleme mit ihrem Rollenverständnis

gehabt hätten, greift hier ein Genre auf, das gerade unter seinen Antwerpener Künstlerkollegen seit einiger

Zeit in Mode war. Sowohl Jacob Jordaens, als auch Cornelis de Vos haben großformatige Selbstporträts

mit Familie geschaffen, und auch Rubens unternahm mehrere Anläufe in dieser Richtung. Jordaens im Pra-

do bewahrtes Familienporträt findet sich übrigens in der Londoner Ausstellung.

Empfohlene Zitation:

Sylvaine Hänsel: [Rezension zu:] Pfisterer, Ulrich; Rosen, Valeska (Hrsg.): Der Künstler als Kunstwerk.

Selbstporträts vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Stuttgart 2005; Bond, Anthony; Woodall, Joanna; Clark,

Timothy J. (Hrsg.): Self portrait. Renaissance to contemporary ; [to accompany the Exhibition Self Portrait:

Renaissance to Contemporary held at the National Portrait Gallery, London, England from 20 October 2005

to 29 January 2006 and at the Art Gallery of New South Wales, Sydney, 17 Febr, London 2005. In:

ArtHist.net, 27.06.2006. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/233>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

