
1/4

Rhein, Gudrun: Der Dialog über die Malerei. Lodovico Dolces Traktat und die
Kunsttheorie des 16. Jahrhunderts . Mit einer kommentierten Neuübersetzung (=
(Studien zur Kunst 12)), Köln, Weimar u. Wien: Böhlau Verlag 2008
ISBN-13: 978-3-412-20138-8, 360 S., 52 Abb., EUR 49.90

Rezensiert von: Hecht Christian, Weimar

In Venedig ist alles anders, nicht zuletzt die Kunst. Das galt schon für das mittelalterliche Venedig,
dem man sicher kein größeres Unrecht tut, wenn man es als byzantinischen Außenposten betrach-
tet. Seit dem späten 15. Jahrhundert erlebte die Stadt jedoch eine Entwicklung, die diese Vorge-
schichte vergessen ließ und Venedig zu einem Kunstzentrum von singulärem Charakter machte.
Es war vor allem die Malerei, die den europäischen Rang der venezianischen Kunst begründete.
Dadurch geriet Venedig in Konkurrenz zu den übrigen italienischen Kunstzentren, vor allem zu Flo-
renz und Rom. Das alles bemerkten bereits die Zeitgenossen, die auch schon den Gegensatz zwi-
schen dem venezianischen „colore“ und dem toskanisch-römischen „disegno“ sahen. 1550 hatte
Vasari in der ersten Auflage seiner „Viten“ die toskanisch-römische Position kunsttheoretisch
untermauert und dabei der venezianischen Malerei ein ziemlich schlechtes Zeugnis ausgestellt,
vielleicht sollte man besser sagen: ein vernichtendes Lob. Nach Vasari begründete sich die Quali-
tät der venezianischen Malerei allein im guten „colore“. Die Farbe ist aber nur etwas Oberflächli-
ches, während sich der eigentliche geistige Rang eines Bildes im „disegno“ zeigt. Da die Venezia-
ner diesen nicht beherrschen, müssen sie die konzeptionellen Mängel ihrer Bilder koloristisch
übertünchen.

Die Position Vasaris konnte nicht unwidersprochen bleiben. Einer der wichtigsten Gegner, die ihm
in Venedig erwuchsen, war Lodovico Dolce. Er veröffentlichte 1557 seinen „Dialogo della Pittura
intitolato l’Aretino“. Dieser Text ist nie in Vergessenheit geraten, er war jedoch für die kunstge-
schichtliche Forschung nie so leicht benutzbar wie Vasaris „Viten“.

Dolce war eine Art Berufsschriftsteller, der sich auf verschiedensten Gebieten betätigte und kein
ausschließlicher Experte in Kunstdingen. Außerdem ist sein venezianisches Italienisch nicht für
jeden leicht zu lesen. Es ist daher ein wirklich großes Verdienst von Gudrun Rhein, eine vollständi-
ge Übersetzung von Dolces Dialog vorgelegt zu haben, auch wenn natürlich eine Übersetzung das
Original nicht völlig ersetzen kann. Wer in Zukunft einen Eindruck – und zwar eine guten und
genauen – von Dolces Kunsttheorie gewinnen will, braucht nur Gudrun Rheins Buch aufzuschla-
gen.

Die vorliegende Arbeit ist aber noch viel mehr als eine Übersetzung, denn sie bietet auch eine aus-
führliche Einordnung Dolces in die Kunsttheorie seiner Zeit. Nach einer kurzen Einleitung werden
in einem zweiten Abschnitt (33-54) der Dialog und seine Personen vorgestellt. Es folgt als dritter
Abschnitt (55-172) eine Darlegung zu den wesentlichsten kunsttheoretischen Begriffen: invenzio-
ne, disegno, colorito, convevolezza, imitazione, maniera usw. Jeder Begriff wird in einem eigenen
Unterkapitel behandelt. Es gelingt der Verfasserin, tief in die Strukturen des Dialogs einzudringen,



ArtHist.net

2/4

seine Quellen offenzulegen und auf diese Weise den Text im besten Sinne des Wortes zu erschlie-
ßen. (Wer sich auf einfache Weise einen generellen Zugang zu italienischen Kunsttheorie des 16.
und 17. Jahrhunderts eröffnen will, sollte einfach diese Kapitel mit den entsprechenden Einträgen
vergleichen, die Luigi Grassi und Mario Pepe in ihrem oft aufgelegten „Dizionario dei termini artisti-
ci“ geben.) Natürlich sind es die antike Rhetorik und die antike Poetik, denen Dolce seine wichtigs-
ten Topoi entnimmt – etwas anderes wäre ja auch nicht möglich gewesen. Überraschend ist das
also nicht, und da die Kunstgeschichte sich mit diesen Topoi nun schon seit einiger Zeit beschäf-
tigt, wirkt Dolce auf den ersten Blick gar nicht so aufregend. Aufregend ist aber, wie er diese
Topoi, die eigentlich schon die florentinische Konkurrenz für ihr Lob des geistig so hochstehenden
„disegno“ benutzt hatte, nun auf den venezianischen „colore“ ummünzt.

Den folgenden vierten Abschnitt kann man als eine Ausgliederung des dritten verstehen, denn hier
wird nochmals der echte oder vermeintliche Gegensatz zwischen disegno und colore behandelt
(173-206). Gerade hier sind die einzelnen Unterkapitel jeweils sehr informativ, besonders erwähnt
seien die instruktiven Darlegungen zum „Dialogo als Reaktion auf Vasaris Vite“ (194-197). Hier
wird das wichtige Thema des Städtelobes untersucht. Vasari und Dolce haben Kunsttheorie jeden-
falls nicht nur als Selbstzweck betrieben. Wer will, kann sich an manche Diskussionen der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts erinnern, als die „demokratische“ Ungegenständlichkeit mit der „unde-
mokratischen“ Gegenständlichkeit kontrastiert wurde. Vasaris Vite sind offenkundig zu einem gro-
ßen Teil ein Lob der Stadt Florenz, das implizit und explizit eine Herabsetzung anderer Städte ent-
hält, nicht zuletzt Venedigs. Darauf reagiert Dolce mit einem besonderen Lob Venedigs. Und die-
ses Lob personalisiert Dolce in der Gestalt Tizians. Aus diesem Grund besitzt der Dialogo auch die
erste veröffentlichte Tizian-Vita. Sie wird ebenfalls von der Verfasserin auf diesen Seiten ausführ-
lich gewürdigt (199-204). Mit sicherem Gespür erkennt und benennt sie dabei wiederum die rheto-
rischen Topoi, die Dolce benutzte. Natürlich wird auch betont, wie hoch Kaiser Karl V. den Maler
schätzte.  Im Gegenzug war  es  natürlich  für  Dolce erforderlich,  den Ruhm Michelangelos zu
demontieren, in dem sich das florentinische Städtelob Vasaris personalisiert hatte. Trotz der gro-
ßen Zuneigung zu Tizian bleibt es überraschend, warum Dolce überhaupt keine Wertschätzung für
Tintoretto aufbrachte, den er kritisierte, ohne ihn namentlich zu erwähnen. Man gewinnt den Ein-
druck, Dolce habe letztlich einfach eine persönliche Abneigung gegen den Maler gehabt, weshalb
er sogar darauf verzichtete, seinem Lob der venezianischen Malerei eine noch breitere Basis zu
geben. In diesem Zusammenhang gelingt der Verfasserin die überzeugende Identifikation eines
von Dolce erwähnten Gemäldes mit Tintorettos Votivbild der Kämmerer Giorgio Venier und Alvise
Foscarini (105). Ein schöner Fund, der dazu beiträgt, den Dialogo besser zu verstehen. Bisher
glaubte man nämlich, das betreffende Gemälde als Werk Tizians identifizieren zu müssen, was
aber der Logik des Textes widerspricht.

Vasari war selbst ein bedeutender Künstler, Dolce hingegen war Schriftsteller, vielleicht würde
man ihn heute als Feuilletonisten bezeichnen, jedenfalls war er im Sinne des 16. Jahrhunderts
kein Fachmann in künstlerischen Fragen, sondern ein Laie. Es war für ihn daher wichtig, den
Lesern des Dialogo verständlich zu machen, wieso er überhaupt ein Kunsturteil abgeben könne.
Gudrun Rhein widmet dieser Frage das fünfte und letzte Kapitel ihrer Überlegungen (207-227).
Letztlich geht es hier aber nicht nur um den Laien Dolce selbst, sondern ebenso um alle anderen
Laien, die ja die Mehrheit der Bildbetrachter sind: Inwieweit dürfen sie ein Kunstwerk beurteilen?
Dolce fordert  seine Leser mehrfach dazu auf,  anhand der von ihm gegebenen Grundbegriffe
selbst Bilder zu vergleichen, zu deuten und nach ihrer Qualität zu beurteilen. Man darf Dolce unter-



ArtHist.net

3/4

stellen, er habe auf diese Weise Propagandisten für die Sache der venezianischen Malerei erzie-
hen wollen. Der Dialogo führt dann exemplarisch vor, wie ein solches Kunstgespräch geführt wer-
den kann. So wie Gudrun Rhein Dolce charakterisiert, wird der Unterschied seiner Abhandlung zu
den Lebensbeschreibungen Vasaris gut erkennbar. Anders als Dolce blickt Vasari eben doch viel
weiter über den lokalen Tellerrand hinaus und er hat eben doch ein erheblich stärkeres Interesse
an harten – „wissenschaftlichen“ – Fakten, von denen er ja auch erheblich mehr liefert als Dolce.
Das schmälert keineswegs den Rang Dolces, erklärt aber das intensivere Weiterwirken Vasaris,
dessen Viten auch erheblich leichter lesbar und auswertbar sind als der Dialog Dolces.

Nach den kommentierenden und erklärenden Kapiteln schließt sich die Neuübersetzung des Dia-
logs selbst an (227-318). Grundlage ist die Erstausgabe von 1557. Der originale Text selbst ist gar
nicht besonders lang, er erschließt sich aber einem schnellen heutigen Leser nur schwer. Daran
sind nicht nur manche venezianische Besonderheiten schuld, sondern vor allem die üblichen rheto-
rischen Strukturen dieser Textgattung, besonders die manchmal etwas umständlichen Argumente
der Sprecher. Dank der Übersetzung von Gudrun Rhein kann man sich Dolces Dialog jetzt in völlig
neuer Weise zuwenden, denn die Übersetzung ist hervorragend gelungen. Man liest sie sogar mit
Vergnügen, was nicht auf alle Übersetzungen zutrifft. Sogar der Witz, über den Dolce hin und wie-
der verfügt, geht nicht verloren. Trotzdem bleibt es eine wissenschaftliche Übersetzung, die in
jedem Augenblick dem Original verpflichtet ist. Hervorzuheben sind die auf den jeweiligen Seiten
befindlichen kommentierenden Anmerkungen, die eine große Hilfe zum Verständnis des Textes
sind. Sehr nützlich sind hier die vielen Verweise auf die antike Literatur. Wer hat schon die ein-
schlägigen Stellen aus der Naturgeschichte des Plinius sofort parat? Ebenso sinnvoll sind auch
die Angaben zu den erwähnten Personen und Kunstwerken.

Da Gudrun Rhein den Traktat Dolces nicht einfach als Steinbruch für geschichtliche Daten verwen-
det, sondern den Text als solchen ernstnimmt, zeigt sich eine Problematik genereller Art: Kunstlite-
ratur besitzt ein Eigenleben und ist keinesfalls eine direkte Widerspiegelung der Kunstpraxis, auch
wenn sie mit dieser natürlich verbunden ist. Schon Julius von Schlossers „Kunstliteratur“ (Erstaus-
gabe: Wien 1924) hat dieses Phänomen sehr deutlich gemacht. In der letzten Zeit verstärkt sich
leider die Tendenz, Kunstpraxis zu stark als Funktion von Kunsttheorie zu sehen. Vielleicht erweist
sich die heutige Kunstgeschichte in dieser Beziehung immer noch als Erbin der Literaturwissen-
schaft des 19. Jahrhunderts. Jedenfalls setzt die Verfasserin dagegen einen richtigen Akzent,
indem sie die große Autonomie der Kunstliteratur hervorhebt. Gerade als eigenständiges Phäno-
men ist aber die Kunstliteratur Gegenstand der Wissenschaft Kunstgeschichte.

Dolce ist später gestartet als Vasari und er konnte ihn auch nicht einholen, trotzdem hat Dolce
eine Menge Punkte für die venezianische Sache gesammelt. Der Vorsprung Vasaris wurde durch
die Kunstgeschichte sogar noch erheblich vergrößert. Und schon im 19. Jahrhundert erfolgte die
große Übersetzung der Viten durch Ludwig Schorn und Ernst Förster. Sie wird im Moment durch
die im Berliner Wagenbach-Verlag erscheinende hervorragende deutsche Ausgabe ersetzt. Lodovi-
co Dolce wird Giorgio Vasari nicht mehr einholen, aber Gudrun Rhein hat dafür gesorgt, ihn nicht
ungebührlich weiter hinter den florentinischen Konkurrenten zurückfallen zu lassen. Dafür darf
man ihr sehr dankbar sein.

Empfohlene Zitation:

Hecht Christian: [Rezension zu:] Rhein, Gudrun: Der Dialog über die Malerei. Lodovico Dolces Traktat und



ArtHist.net

4/4

die Kunsttheorie des 16. Jahrhunderts . Mit einer kommentierten Neuübersetzung (= (Studien zur Kunst 12)),

Köln, Weimar u. Wien 2008. In: ArtHist.net, 09.11.2009. Letzter Zugriff 17.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/232>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

