ArtHist net

Rhein, Gudrun: Der Dialog iiber die Malerei. Lodovico Dolces Traktat und die
Kunsttheorie des 16. Jahrhunderts . Mit einer kommentierten Neuiibersetzung (=
(Studien zur Kunst 12)), K6ln, Weimar u. Wien: Bohlau Verlag 2008

ISBN-13: 978-3-412-20138-8, 360 S., 52 Abb., EUR 49.90

Rezensiert von: Hecht Christian, Weimar

In Venedig ist alles anders, nicht zuletzt die Kunst. Das galt schon fiir das mittelalterliche Venedig,
dem man sicher kein gréeres Unrecht tut, wenn man es als byzantinischen AuRenposten betrach-
tet. Seit dem spaten 15. Jahrhundert erlebte die Stadt jedoch eine Entwicklung, die diese Vorge-
schichte vergessen lie und Venedig zu einem Kunstzentrum von singularem Charakter machte.
Es war vor allem die Malerei, die den europdischen Rang der venezianischen Kunst begriindete.
Dadurch geriet Venedig in Konkurrenz zu den {ibrigen italienischen Kunstzentren, vor allem zu Flo-
renz und Rom. Das alles bemerkten bereits die Zeitgenossen, die auch schon den Gegensatz zwi-
schen dem venezianischen ,colore” und dem toskanisch-romischen ,disegno” sahen. 1550 hatte
Vasari in der ersten Auflage seiner ,Viten“ die toskanisch-romische Position kunsttheoretisch
untermauert und dabei der venezianischen Malerei ein ziemlich schlechtes Zeugnis ausgestellt,
vielleicht sollte man besser sagen: ein vernichtendes Lob. Nach Vasari begriindete sich die Quali-
tat der venezianischen Malerei allein im guten ,colore”. Die Farbe ist aber nur etwas Oberflachli-
ches, wahrend sich der eigentliche geistige Rang eines Bildes im ,disegno” zeigt. Da die Venezia-
ner diesen nicht beherrschen, missen sie die konzeptionellen Mangel ihrer Bilder koloristisch
Ubertiinchen.

Die Position Vasaris konnte nicht unwidersprochen bleiben. Einer der wichtigsten Gegner, die ihm
in Venedig erwuchsen, war Lodovico Dolce. Er veroffentlichte 1557 seinen ,Dialogo della Pittura
intitolato I'Aretino”. Dieser Text ist nie in Vergessenheit geraten, er war jedoch fiir die kunstge-
schichtliche Forschung nie so leicht benutzbar wie Vasaris ,Viten®.

Dolce war eine Art Berufsschriftsteller, der sich auf verschiedensten Gebieten betatigte und kein
ausschlieBlicher Experte in Kunstdingen. AulRerdem ist sein venezianisches Italienisch nicht fiir
jeden leicht zu lesen. Es ist daher ein wirklich groRes Verdienst von Gudrun Rhein, eine vollstandi-
ge Ubersetzung von Dolces Dialog vorgelegt zu haben, auch wenn natiirlich eine Ubersetzung das
Original nicht vollig ersetzen kann. Wer in Zukunft einen Eindruck — und zwar eine guten und
genauen - von Dolces Kunsttheorie gewinnen will, braucht nur Gudrun Rheins Buch aufzuschla-
gen.

Die vorliegende Arbeit ist aber noch viel mehr als eine Ubersetzung, denn sie bietet auch eine aus-
fihrliche Einordnung Dolces in die Kunsttheorie seiner Zeit. Nach einer kurzen Einleitung werden
in einem zweiten Abschnitt (33-54) der Dialog und seine Personen vorgestellt. Es folgt als dritter
Abschnitt (55-172) eine Darlegung zu den wesentlichsten kunsttheoretischen Begriffen: invenzio-
ne, disegno, colorito, convevolezza, imitazione, maniera usw. Jeder Begriff wird in einem eigenen
Unterkapitel behandelt. Es gelingt der Verfasserin, tief in die Strukturen des Dialogs einzudringen,

1/4



ArtHist.net

seine Quellen offenzulegen und auf diese Weise den Text im besten Sinne des Wortes zu erschlie-
Ren. (Wer sich auf einfache Weise einen generellen Zugang zu italienischen Kunsttheorie des 16.
und 17. Jahrhunderts eroffnen will, sollte einfach diese Kapitel mit den entsprechenden Eintragen
vergleichen, die Luigi Grassi und Mario Pepe in ihrem oft aufgelegten ,Dizionario dei termini artisti-
ci” geben.) Natdirlich sind es die antike Rhetorik und die antike Poetik, denen Dolce seine wichtigs-
ten Topoi entnimmt — etwas anderes waére ja auch nicht mdglich gewesen. Uberraschend ist das
also nicht, und da die Kunstgeschichte sich mit diesen Topoi nun schon seit einiger Zeit beschaf-
tigt, wirkt Dolce auf den ersten Blick gar nicht so aufregend. Aufregend ist aber, wie er diese
Topoi, die eigentlich schon die florentinische Konkurrenz fiir ihr Lob des geistig so hochstehenden
»disegno” benutzt hatte, nun auf den venezianischen ,colore” ummiinzt.

Den folgenden vierten Abschnitt kann man als eine Ausgliederung des dritten verstehen, denn hier
wird nochmals der echte oder vermeintliche Gegensatz zwischen disegno und colore behandelt
(173-206). Gerade hier sind die einzelnen Unterkapitel jeweils sehr informativ, besonders erwahnt
seien die instruktiven Darlegungen zum ,Dialogo als Reaktion auf Vasaris Vite" (194-197). Hier
wird das wichtige Thema des Stadtelobes untersucht. Vasari und Dolce haben Kunsttheorie jeden-
falls nicht nur als Selbstzweck betrieben. Wer will, kann sich an manche Diskussionen der zweiten
Halfte des 20. Jahrhunderts erinnern, als die ,demokratische” Ungegenstandlichkeit mit der ,unde-
mokratischen” Gegenstandlichkeit kontrastiert wurde. Vasaris Vite sind offenkundig zu einem gro-
Ren Teil ein Lob der Stadt Florenz, das implizit und explizit eine Herabsetzung anderer Stadte ent-
halt, nicht zuletzt Venedigs. Darauf reagiert Dolce mit einem besonderen Lob Venedigs. Und die-
ses Lob personalisiert Dolce in der Gestalt Tizians. Aus diesem Grund besitzt der Dialogo auch die
erste veroffentlichte Tizian-Vita. Sie wird ebenfalls von der Verfasserin auf diesen Seiten ausfiihr-
lich gewdrdigt (199-204). Mit sicherem Gespiir erkennt und benennt sie dabei wiederum die rheto-
rischen Topoi, die Dolce benutzte. Natiirlich wird auch betont, wie hoch Kaiser Karl V. den Maler
schatzte. Im Gegenzug war es natiirlich fiir Dolce erforderlich, den Ruhm Michelangelos zu
demontieren, in dem sich das florentinische Stadtelob Vasaris personalisiert hatte. Trotz der gro-
Ren Zuneigung zu Tizian bleibt es iberraschend, warum Dolce iiberhaupt keine Wertschatzung fiir
Tintoretto aufbrachte, den er kritisierte, ohne ihn namentlich zu erwahnen. Man gewinnt den Ein-
druck, Dolce habe letztlich einfach eine persoénliche Abneigung gegen den Maler gehabt, weshalb
er sogar darauf verzichtete, seinem Lob der venezianischen Malerei eine noch breitere Basis zu
geben. In diesem Zusammenhang gelingt der Verfasserin die (iberzeugende Identifikation eines
von Dolce erwahnten Gemaldes mit Tintorettos Votivbild der Kimmerer Giorgio Venier und Alvise
Foscarini (105). Ein schoner Fund, der dazu beitragt, den Dialogo besser zu verstehen. Bisher
glaubte man namlich, das betreffende Gemalde als Werk Tizians identifizieren zu miissen, was
aber der Logik des Textes widerspricht.

Vasari war selbst ein bedeutender Kiinstler, Dolce hingegen war Schriftsteller, vielleicht wiirde
man ihn heute als Feuilletonisten bezeichnen, jedenfalls war er im Sinne des 16. Jahrhunderts
kein Fachmann in kiinstlerischen Fragen, sondern ein Laie. Es war fiir ihn daher wichtig, den
Lesern des Dialogo verstandlich zu machen, wieso er iberhaupt ein Kunsturteil abgeben kénne.
Gudrun Rhein widmet dieser Frage das fiinfte und letzte Kapitel ihrer Uberlegungen (207-227).
Letztlich geht es hier aber nicht nur um den Laien Dolce selbst, sondern ebenso um alle anderen
Laien, die ja die Mehrheit der Bildbetrachter sind: Inwieweit diirfen sie ein Kunstwerk beurteilen?
Dolce fordert seine Leser mehrfach dazu auf, anhand der von ihm gegebenen Grundbegriffe
selbst Bilder zu vergleichen, zu deuten und nach ihrer Qualitét zu beurteilen. Man darf Dolce unter-

2/4



ArtHist.net

stellen, er habe auf diese Weise Propagandisten fiir die Sache der venezianischen Malerei erzie-
hen wollen. Der Dialogo fiihrt dann exemplarisch vor, wie ein solches Kunstgespréach gefiihrt wer-
den kann. So wie Gudrun Rhein Dolce charakterisiert, wird der Unterschied seiner Abhandlung zu
den Lebensbeschreibungen Vasaris gut erkennbar. Anders als Dolce blickt Vasari eben doch viel
weiter Uber den lokalen Tellerrand hinaus und er hat eben doch ein erheblich starkeres Interesse
an harten — ,wissenschaftlichen” — Fakten, von denen er ja auch erheblich mehr liefert als Dolce.
Das schmalert keineswegs den Rang Dolces, erklart aber das intensivere Weiterwirken Vasaris,
dessen Viten auch erheblich leichter lesbar und auswertbar sind als der Dialog Dolces.

Nach den kommentierenden und erklarenden Kapiteln schliel3t sich die Neuiibersetzung des Dia-
logs selbst an (227-318). Grundlage ist die Erstausgabe von 1557. Der originale Text selbst ist gar
nicht besonders lang, er erschliet sich aber einem schnellen heutigen Leser nur schwer. Daran
sind nicht nur manche venezianische Besonderheiten schuld, sondern vor allem die iiblichen rheto-
rischen Strukturen dieser Textgattung, besonders die manchmal etwas umstandlichen Argumente
der Sprecher. Dank der Ubersetzung von Gudrun Rhein kann man sich Dolces Dialog jetzt in véllig
neuer Weise zuwenden, denn die Ubersetzung ist hervorragend gelungen. Man liest sie sogar mit
Vergniigen, was nicht auf alle Ubersetzungen zutrifft. Sogar der Witz, iiber den Dolce hin und wie-
der verfiigt, geht nicht verloren. Trotzdem bleibt es eine wissenschaftliche Ubersetzung, die in
jedem Augenblick dem Original verpflichtet ist. Hervorzuheben sind die auf den jeweiligen Seiten
befindlichen kommentierenden Anmerkungen, die eine groRe Hilfe zum Versténdnis des Textes
sind. Sehr niitzlich sind hier die vielen Verweise auf die antike Literatur. Wer hat schon die ein-
schldgigen Stellen aus der Naturgeschichte des Plinius sofort parat? Ebenso sinnvoll sind auch
die Angaben zu den erwahnten Personen und Kunstwerken.

Da Gudrun Rhein den Traktat Dolces nicht einfach als Steinbruch fiir geschichtliche Daten verwen-
det, sondern den Text als solchen ernstnimmt, zeigt sich eine Problematik genereller Art: Kunstlite-
ratur besitzt ein Eigenleben und ist keinesfalls eine direkte Widerspiegelung der Kunstpraxis, auch
wenn sie mit dieser natiirlich verbunden ist. Schon Julius von Schlossers ,Kunstliteratur” (Erstaus-
gabe: Wien 1924) hat dieses Phdnomen sehr deutlich gemacht. In der letzten Zeit verstarkt sich
leider die Tendenz, Kunstpraxis zu stark als Funktion von Kunsttheorie zu sehen. Vielleicht erweist
sich die heutige Kunstgeschichte in dieser Beziehung immer noch als Erbin der Literaturwissen-
schaft des 19. Jahrhunderts. Jedenfalls setzt die Verfasserin dagegen einen richtigen Akzent,
indem sie die grofle Autonomie der Kunstliteratur hervorhebt. Gerade als eigenstéandiges Phano-
men ist aber die Kunstliteratur Gegenstand der Wissenschaft Kunstgeschichte.

Dolce ist spater gestartet als Vasari und er konnte ihn auch nicht einholen, trotzdem hat Dolce
eine Menge Punkte fiir die venezianische Sache gesammelt. Der Vorsprung Vasaris wurde durch
die Kunstgeschichte sogar noch erheblich vergréBert. Und schon im 19. Jahrhundert erfolgte die
groRe Ubersetzung der Viten durch Ludwig Schorn und Ernst Férster. Sie wird im Moment durch
die im Berliner Wagenbach-Verlag erscheinende hervorragende deutsche Ausgabe ersetzt. Lodovi-
co Dolce wird Giorgio Vasari nicht mehr einholen, aber Gudrun Rhein hat dafiir gesorgt, ihn nicht
ungebiihrlich weiter hinter den florentinischen Konkurrenten zuriickfallen zu lassen. Daflir darf
man ihr sehr dankbar sein.

Empfohlene Zitation:

Hecht Christian: [Rezension zu:] Rhein, Gudrun: Der Dialog (iber die Malerei. Lodovico Dolces Traktat und

3/4



ArtHist.net

die Kunsttheorie des 16. Jahrhunderts . Mit einer kommentierten Neulibersetzung (= (Studien zur Kunst 12)),
KolIn, Weimar u. Wien 2008. In: ArtHist.net, 09.11.2009. Letzter Zugriff 17.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/232>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unverdnderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

