
1/4

Prisms of Silence

Estonian Academy of Arts, Tallinn, 21.–22.02.2020

Bericht von: Constanze Fritzsch

„Prisms of Silence“

Symposium organisiert von Margaret Tali und Ieva Astahovska in Zusammenarbeit mit der Estoni-
an Academy of Arts und dem Latvian Centre for Contemporary Art

Tallinn, das so gut wie keine Spuren der sowjetischen, sozialistischen Ära mehr aufweist, wie die
weißrussische Referentin Elisabeth Kovtiak bemerkte, und fast wie ein „non-site of memory“ die-
ses Teils der Vergangenheit erscheint, erweist sich vielleicht deshalb als besonders geeignet für
ein Symposium über die Prismen des Schweigens und Verschweigens. Mit den Worten von Ieva
Astahovska: „Silence about (also forgetting or not-remembering) the past has largely characteri-
zed the post-soviet condition for many years.”[1] Durch dieses Schweigen entgeht man strate-
gisch Fragen der Schuld aber auch einer differenzierteren Sicht, die nicht der oft vereinfachenden
Opfer-Täter-Dichotomie folgt und sich der Komplexität der sozialistischen Vergangenheit stellt.
Das Symposium „Prisms of Silence“ spannte eine Taxonomie des Schweigens und Verschwei-
gens auf. In diesem Klassifikationsschema, das nicht den Anspruch auf Vollständigkeit erhob, kris-
tallisierten sich zwei Kategorien als hauptsächliche Formen des Schweigens oder Verschweigens
heraus: Verschweigen als Strategie in der Konstruktion von Geschichte in Ost-Mittel- und Südost-
europa sowie Schweigen als Ausdruck von Traumata, die bis in den Zweiten Weltkrieg zurückrei-
chen. Dabei wirkt diese Unfähigkeit, über einen Teil der Vergangenheit zu sprechen und ihn zu
benennen, sich konstitutiv auf die Geschichtskonstruktion aus, denn dieser Teil der Geschichte
bleibt ungeschrieben. Letztendlich wurde die Verschränkung von Vergangenheit und Gegenwart
adressiert und deren Auswirkungen auf die Gegenwart, jedoch auch, wie Geschichtsschreibung
den Ansprüchen der Gegenwart angepasst wird und eine Konstruktion aus der Jetztzeit heraus
ist.

Das Symposium stellte die Konstruktion von Geschichte der Nachkriegs- und der postsowjeti-
schen bzw. postsozialistischen Zeit selbst auf den Prüfstand. Die verschiedenen Vorträge verdeut-
lichten, wie strategisches Aussparen und Unterschlagen von historischen Ereignissen und Fakten
die Geschichtsschreibung manipuliert. Viele dieser vergessenen Vergangenheiten leben nur noch
in den Erinnerungen und Erzählungen Einzelner fort und konfrontieren eine Oral History mit offiziel-
ler Geschichtsschreibung, die diese nicht berücksichtigt – eine Konfrontation, die bereits Aleida
Assmann beschreibt und auszusöhnen versucht.[2] Die persönlichen Geschichten bzw. das kollek-
tive Gedächtnis einzelner Gruppen aber auch die offizielle Historiographie sind identitäts- und sinn-
stiftend, so dass verschiedene Identitätsmodelle in Konkurrenz treten, wobei besonders die offizi-
elle Geschichtsschreibung der von Eric Hobsbawm beschriebenen Strategie der „inventing traditi-
on“ folgt und die Geschichte den politischen und ideologischen Konzepten der Nachkriegs- aber



ArtHist.net

2/4

auch der postsozialistischen Zeit anpasst.[3]

Das Schweigen über Deportationen und Vertreibungen in der sowjetischen Nachkriegs-Ära aber
auch über den Holocaust in den ehemaligen Ostblockstaaten wurde vor allem als Artikulation
eines unaufgearbeiteten Traumas verhandelt, das sich unbewusst über Generationen bis in die
Gegenwart zieht und die Handlungen und psychische Verfasstheit von sozialen Gruppen prägt
und bestimmt. Diese Techniken und Gesten der Alltagsbewältigung sind jedoch nicht einfach auf
vergangene, erlebte Traumata zurückzuführen, da sie zudem in aktuelle Diskurse integriert wer-
den. In der dritten Generation brechen diese Traumata wieder hervor und werden virulent, auch
wenn die Ursache nicht leicht zu eruieren ist, da sie weit zurückliegt und die dritte Generation nie
direkt betroffen war.

Der Vortrag von Lia Dostlieva thematisierte die Schuldgefühle, die es verbieten, Essen wegzuwer-
fen oder zu verschwenden, da sie immer noch die Alltagshandlungen einer Generation junger Men-
schen in der Ukraine formen, die selbst nie Hunger leiden musste und diese nachkriegszeitliche
Not nur aus Geschichten der Großmutter in ihrer frühen Kindheit vage kennen. Dieser bewusste
Konsum, der den Alltag durch Wiederverwertungspraktiken und Wegwerfvermeidungsstrategien
strukturiert, vermischt sich in der Gegenwart mit Kapitalismus- und Kritik am Klimawandel. Das
familiäre Schweigen über Deportationen und somit die Traumata der Entwurzelung der Großeltern-
generation und über die dadurch ausgelösten Suizide stellte Margaret Tali als Mechanismen der
Scham angesichts der Ohnmacht vor, diese Ereignisse aufarbeiten und in die eigene familiäre
Geschichte integrieren zu können. Das Schweigen soll vor der Erinnerung an die grausame Vergan-
genheit bewahren und erneut auftretende Suizide verhindern, um endlich ein normales Familienle-
ben zu ermöglichen. Schweigen wird aber, so Katrina Black, nicht nur als Konsequenz von Trauma-
ta nach brutalen und auslöschenden Erlebnissen wie dem Holocaust, sondern auch als von Filme-
machern wie Chantal Akerman als bewusst eingesetztes Mittel der Artikulation – die eine Leerstel-
le des Unsagbaren besetzt – als Agency und Ermächtigung verstanden.

Schweigen ist einerseits, wie Asja Mandić analysierte, Ohnmacht oder Unfähigkeit traumatische
und traumatisierende Teile der Vergangenheit aufgrund ihrer grausamen Geschehnisse zu benen-
nen. Verschweigen ist allerdings andererseits in postsozialistischen Staaten oft ein Repressions-
mittel sozialistischer Narrative zur Gestaltung der Identität einer neuen Gesellschaft, in der kein
Platz mehr für die Erinnerung an Partisanen ist, die im ehemaligen Jugoslawien als Volksbefrei-
ungskampf alljährlich zelebriert wurde. Die visuelle Repräsentation in Bildern und Feiern dieser
Vergangenheit wurde mit dem Jugoslawienkrieg aus den offiziellen Institutionen verbannt und die
Funktion dieser Institutionen umgeschrieben, wie die Umbenennung des früheren Museums der
Revolution Bosnien-Herzegowinas in Geschichtsmuseum zeigt. Dass aber selbst in der offiziellen
Geschichtsschreibung der antifaschistischen Opposition des Zweiten Weltkriegs die Aktivitäten
von Minderheiten wie Frauen einem dominierenden männlichem Narrativ untergeordnet und die-
sem einverleibt wurden, wies Zuzanna Hertzberg nach. Die Diversität von antifaschistischen Taten
wurde nivelliert.

Im Kontext der Ost-West-Spaltungen, die sich in den letzten Jahren vertieften und zu massiven
Spannungen und Unzufriedenheit vieler Ostdeutschen führten, die in populistischen Bewegungen
wie Pegida in Dresden vehement und aggressiv zum Ausdruck kamen, eröffnete das Symposium
neue Perspektiven der Analyse, Auseinandersetzung und des Umgangs mit dem Erbe der DDR.



ArtHist.net

3/4

Natürlich ist die Situation in Ostdeutschland durch die Teilung Deutschlands und die nach der
Wende erfolgte Wiedervereinigung mit keinem anderen Land des ehemaligen Ostblocks zu verglei-
chen. Dennoch steht das geeinte Deutschland vor der Herausforderung der postsozialistischen
Transformationsprozesse und deren Integration in eine gesamtdeutsche Geschichtsschreibung.
2017 entflammte der sogenannte Bilderstreit in Dresden an der Ausstellungspolitik des Alberti-
num erneut, den der Soziologe Karl-Siegbert Rehberg bereits 2013 in seinem Sammelband als
Stellvertreterstreit bezeichnete, der den Konflikt der Wiedervereinigung repräsentiert.[4] Einmal
mehr zeigten die Einträge der Besucherbücher, dass auch diese Differenzen viel weiter reichen
und auf tiefsitzende Kränkungen in der Nachwendezeit, gebrochene Biographien und das Schwei-
gen über einen Teil der deutschen Vergangenheit bzw. eine einseitige oder von Geringschätzung
geprägte Auseinandersetzung mit dieser verweisen. Die Vehemenz und Aggressivität, mit denen
dieser Streit in den deutschen Feuilletons und sozialen Medien ausgetragen wurde, erklären sich
vor allem durch eine populistische Instrumentalisierung dieser Vergangenheit, die die gesellschaft-
liche Spaltung zwischen Ost und West vertieft hat.

Auch die verschiedenen Referenten des Symposiums „Prisms of Silence“ stellten Kunst und Kultur
nicht nur als Austragungsort der Auseinandersetzung mit dem Verschweigen von Teilen der Ver-
gangenheit dar, sondern zeigten auch die wichtige Rolle der Kunst bei der Aussöhnung auf: Kunst
auch als Ort der Artikulation der abgespaltenen Vergangenheit und Traumata.

Künstler können in ihren Arbeiten der unausgesprochenen Vergangenheit einen Ort geben und das
Unausgesprochene, Nichtsagbare benennen, um es in die Sprache aufzunehmen und um ihm
einen Platz in der Geschichte zu zuweisen. In Filmen von Jūratė und Vilma Samulionytė („Liebe
Oma Guten Tag. What we leave behind“, 2017) oder von Jonathan Durand („Memory is our Home-
land“, 2018) wird durch das Sprechen mit Familienmitgliedern über das Trauma eine Erinnerungs-
arbeit und eine Trauerarbeit als Sprechkur geleistet, wie sie Freud in einem dreier Schritt bereits
beschrieb: Sich erinnern, wiederholen, durcharbeiten – so Margaret Tali.[5] Deshalb präsentierten
Künstler ihre Werke, in denen sie eine Visualität für eine Vergangenheit erschufen, von der keine
Bilder in Form von Fotos, Drucken oder anderen Archivmaterialien überliefert sind, um ihr eine
sinnliche Gestalt und einen Ort der Erinnerung zu geben (Assel Kadyrkhanova, Aslan Gaisum).

Das Symposium „Prisms of Silence“ gab nicht nur zahlreiche Impulse für die Artikulation des
Schweigens oder von Verschwiegenen traumatischen oder dramatischen Teilen der Vergangen-
heit Ost-Mittel- und Südosteuropas, es machte die Sprache und die Begrifflichkeiten zur Artikulati-
on selbst zum Thema. In den sich an jeden Vortrag anschließenden Diskussionen wurden immer
wieder Begriffe debattiert, verworfen oder nach geeigneteren gesucht, um diesen vergessenen Ver-
satzstücken der Vergangenheit eine differenzierte, sie kritisch analysierende Sprache zu verleihen.

Anmerkungen

[1] Zitat aus dem Vortrag von Ieva Astahovska „On Collaborations, Silences and Lustration“.

[2] Aleida Assmann: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses, München

2018.

[3] Eric Hobsbawm (Hrsg.): The Invention of Tradition, Cambridge 1999.

[4] Karl-Siegbert Rehberg und Paul Kaiser (Hrsg.): Bilderstreit und Gesellschaftsumbruch. Die Debatten um



ArtHist.net

4/4

die Kunst aus der DDR im Prozess der deutschen Wiedervereinigung, Berlin, Kassel 2013.

[5] Siehe hierzu Alexander und Margarete Mitscherlich: Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven

Verhaltens, München 2011.

Empfohlene Zitation:

Constanze Fritzsch: [Tagungsbericht zu:] Prisms of Silence (Estonian Academy of Arts, Tallinn,

21.–22.02.2020). In: ArtHist.net, 31.05.2020. Letzter Zugriff 07.01.2026.

<https://arthist.net/reviews/23132>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

