
1/4

Rathe, Clemens: Die Philosophie der Oberfläche. Medien- und
kulturwissenschaftliche Perspektiven auf Äußerlichkeiten und ihre tiefere Bedeutung
(= Edition Medienwissenschaft; 71), Bielefeld: transcript Verlag 2020
ISBN-13: 978-3-8376-5084-6, 286 S., 39,99 EUR

Rezensiert von: Stefan Schulz, Berlin

In den Kunst-, Kultur- und Medientheorien werden Oberflächen schon lange beschrieben, vergli-
chen oder kritisiert. Dennoch gibt es keine konkrete Theorie der Oberfläche. Dies möchte Clemens
Rathe mit seiner „Philosophie der Oberfläche“ ändern. Bereits mit dem Titel macht Rathe ernst,
weist dieser auf eine erste Diskrepanz hin. Philosophie und Oberfläche waren sich lange fremd,
steht ersteres doch für Wahrheit und Tiefe, Oberfläche hingegen für Trug und Schein (S. 10-14).

Der Gang durch die Begriffsgeschichte und den Forschungsstand zeigt die Herkunft des negati-
ven Images der Oberfläche auf, die durch eine Gleichzeitigkeit von Interesse und Ignoranz gekenn-
zeichnet ist. Rathe beginnt daraufhin Vorschläge für eine philosophische Annäherung zu machen,
indem er sich im ersten, theoretischen Teil der Arbeit zunächst allgemein mit Wesen und Bedeu-
tung von Erscheinung auseinandersetzt, um dann anschließend den Bogen zur Art und Weise der
Wahrnehmung von Oberflächen zu schlagen. Im Kern drehen sich Rathes Thesen um medientheo-
retische, insbesondere phänomenologische Versuche, sich dem umstrittenen Medienbegriff zu
stellen. [1] Damit schafft er es zum einem die Ambivalenz des Oberflächenbegriffs in den Blick zu
bekommen und zum anderen eine Perspektive jenseits der gängigen Einschätzungen einzuneh-
men.

Da sich für Rathe die Oberfläche vordergründig als ein Vermittlungssprozess zwischen Innen und
Außen auszeichnet, ist die Dialektik Hegels eine erste Ressource, sich der Oberfläche theoretisch
zu nähern. Zentral ist Hegels dreigliedriger Erscheinungsbegriff, der sich durch ein anfänglich ver-
hülltes Wesen (Innen) auszeichnet, welches uns allmählich erscheint, um dann Wirklichkeit zu wer-
den (Außen). Mit Martin Heidegger und dem Kunst- und Medienphilosophen Boris Groys weiterge-
dacht, bleibt dieser Prozess jedoch immer durch Unsicherheit, durch eine Ununterscheidbarkeit
und Uneindeutigkeit  gekennzeichnet,  deren Auflösung nie zu einem Ende kommt. Groys fand
dafür den Begriff des Verdachts, dem jedes (medien-)ästhetische Objekt anhaftet und aus diesem
ein streitbares macht (S. 59f.).

Ein etwas nachgeschoben wirkendes Kapitel geht daraufhin knapp auf die naturwissenschaftli-
chen Thesen des Psychologen James J. Gibson ein (S. 61-68). Dieser erklärt die Oberfläche zum
entscheidenden Medium in der Umweltbezogenheit des Menschen, indem sie uns als Schnittstel-
le, Schwelle, Grenze, Träger von Präsenz und Sinn u.ä. zum Weltverstehen und zur Welterzeugung
anleitet. Es stellt sich hier die Frage, ob Gibson, und damit auch Rathe, den Menschen nicht zu
stark nur als Flaneur und Augenmenschen begreift, der die Welt vor sich stellt, reliefartig erkundet
und zusammensetzt. Rathe selbst gibt später am Anfang des sechsten Kapitels zu bedenken,
dass Oberflächen keinesfalls nur visuelle Erscheinungsformen und Wirkungen beinhalten. Er legiti-



ArtHist.net

2/4

miert aber seine Entscheidung, die Visualität in den Vordergrund zu stellen lediglich damit, dass
Oberflächen doch einen überwiegend optischen Charakter haben und der visuelle Sinn des Men-
schen ein „Leitsinn“ ist (S. 91). Es wären Überlegungen zu dem Rathe stark beeinflussenden ‚vi-
sual turn‘ angebracht gewesen, die diesen offen thematisiert und kritisch eingeordnet hätten.
Damit ist das Thema keineswegs obsolet geworden, sondern eine weitere Dimension gewonnen.
So hätte man etwa die stille, unbewusste Präsenz von Oberflächen in den Ästhetik-Theorien spä-
testens seit der Postmoderne und die Herrschaft „flacher Diskurse“ in geistes- und kulturwissen-
schaftlichen Debatten als eine Form impliziten Wissens oder einer unbewussten Theoriepolitik
sichtbar und verstehbar machen können.[2]

Rathe schließt daran das fünfte Kapitel an, in dem er die verwickelten Interdependenzen zwischen
Produktion und Rezeption sowie von Oberflächen zwischen Zeigen und Un-/Sichtbarmachung zu
begreifen, als auch deren ‚Sinnlichkeit‘ und ‚Sinnhaftigkeit‘ vorzustellen versucht. Dazu widmet er
sich den in den Medientheorien vorherrschenden wahrnehmungstheoretischen sowie semioti-
schen Ansätzen. Deutlich wird dabei, dass und wie die Oberfläche als Grund, inskribierte Fläche,
Screen, Membran, kurzum als Kippfigur zwischen Innen und Außen, wie auch zwischen Objekt und
Subjekt, Sinn transportiert, Rezeption ermöglicht oder verhindert, Präsenz stiftet, unsere Wahrneh-
mung mit diszipliniert, affiziert, irritiert. Indem sie zu Gunsten des zu Vermittelnden selbst zurück-
tritt oder ihre Materialität bzw. Stofflichkeit bei der Vermittlung zeigt, kann sie den Austauschpro-
zess herstellen, stören, potenzieren bzw. heimsuchen.

Nach dem Gang durch eine Vielzahl von Theoriebezügen, widmet sich Rathe im zweiten Teil der
Arbeit praktischen Beispielen. Dabei wählt er die Hülle als operativen Begriff (S. 135-141), über
den die Oberflächeneffekte in der Mode und in der Architektur nachgegangen und mittels Gott-
fried Sempers berüchtigtem Bekleidungstheorem miteinander verknüpft vorgestellt werden. Hier-
bei kehren die im theoretischen Teil gewonnenen Ergebnisse in den Beschreibungen wieder. So
wird die Spannung von „Entbergen“ und „Verbergen“ (Nacktheit und Bekleidung), die einander
bedingenden und somit erst den Verdacht hervorbringenden Verhältnisse von Innen und Außen
(Hülle und Blöße) sowie die Unmöglichkeit oder Enttäuschung einer irgendwie erhofften Auflö-
sung in der bzw. durch die Tiefe deutlich. Ebenso wird nochmals die These Gibsons, dass Flächen
zentrales Scharnier unserer (visuellen und nun eben auch räumlichen) Wahrnehmung sind, durch
das Beispiel der in der Moderne eingeführten Flächenarchitektur unterstützt. Der von Rathe ange-
führte Umgang mit dem Ornament im Jugendstil, in der Moderne und in der Postmoderne unterst-
reicht den genannten Zusammenhang von Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit von Oberflächen bzw.
macht deren ästhetische und kommunikative Funktion klar. Die Irritation aufgrund einer gewissen
Ununterscheidbarkeit oder Vermischung von Oberflächen (Haut und Kleidung, Wand und Ornamen-
t) und der damit einhergehende Moment des Verdachts, lässt einen an die im ersten Teil gemach-
te Bemerkung denken, dass hinter jeder Oberfläche doch nur eine weitere folgt.

Clemens Rathe hat sich der Oberfläche in seiner Studie hauptsächlich über die Auseinanderset-
zung mit medienphilosophischen und kulturgeschichtlichen Aspekten genährt und ihr damit die
theoretische Aufmerksamkeit gewidmet, die der Oberflächenbegriff verdient hat. Seine „Philoso-
phie der Oberfläche“ will zunächst ein Umdenken erzeugen und stellt einen ersten Vorschlag für
einen ernsthaften Umgang mit ihr dar. Seine Arbeit leistet darüber hinaus einen wichtigen Beitrag
zum transdisziplinären Forschungsfeld der Visual Studies, dass in den letzten zehn Jahren von
der Diskussion um Bilder dominiert war. Rathe lässt den Bildbegriff hinter sich und macht stattdes-



ArtHist.net

3/4

sen den der Oberfläche als eine „Figur des Dritten“ stark. [3] Vor allem überzeugt das im ersten
Teil Schritt für Schritt entfaltete Modell, welches von Spannungsverhältnissen (semiotisch – mate-
riell, Durchsicht – Ansicht, rational – sinnlich, Innen – Außen, aktiv – passiv etc.) geprägt ist.

Eine Fokussierung auf zentrale Theorien, die Zurückhaltung in der Ausbeutung der Fülle des Theo-
riematerials und der Anführung von Beispielen aus der Literatur hätte jedoch der gesamten Arbeit
gut getan, wirken insbesondere letztere aufgrund ihrer knappen Behandlung nicht selten nur nach-
geschoben und anekdotenhaft. Im zweiten Teil ist der Anteil mit stellenweise nur basalen Informa-
tionen augenfällig, wie die sehr allgemeinen und antiquierten Feststellungen von John Carl Flügel
über die Schutzfunktion der Kleidung aus dem Jahr 1930 (S. 144-153). Leider hat sich Rathe im
zweiten Teil auch dagegen entschieden über die im ersten Teil gemachten Erkenntnisse hinaus zu
gehen. So hätte er etwa die Auseinandersetzung mit dem als Raum- und Denkmodell vorgestell-
ten Barcelona-Pavillons Mies van der Rohes zum Anlass nehmen können, um seine Oberflächen-
theorie mit  körper-,  macht-  und geschlechtsspezifischen Beobachtungen weiter  zu führen (S.
213-223). Dazu hat etwa Irene Nierhaus am Beispiel von Haus Tugendhat des gleichen Architek-
ten erste Ideen vorgezeichnet, indem sie topologisch Oberflächen und Blickregimen nachgeht und
der Oberflächenthematik somit den Rahmen eines Dispositivs verleiht. [4]

Rathe schließt im Fazit mit der Erkenntnis, dass die Oberfläche wesentlich tiefer liegt, als bisher
angenommen (S. 259). Doch wie weiter? Ein Weiterdenken kann nicht wieder nur zurück zur Ober-
fläche oder zu denen, die einer wahrhaften Tiefe nachtrauern, führen. Das Nachdenken über die
Oberfläche führt zu einer Leerstelle, die tatsächlich nicht zu füllen ist. Rathe markiert in seiner
Arbeit den Umstand, dass das (oberflächliche) Spiel der von Bedeutung und Referenz abgelösten
Signifikanten, an die Stelle der semantischen Tiefe tritt. Dieses medienästhetische Spiel als das
der Oberfläche zu beschreiben ist richtig, stellt aber nur die eine Seite der Medaille dar. Der dispo-
sitive und hybride Charakter von Medien, und hierzu stellt nun dank Rathes Studie die Oberfläche
eine zentrale Verstehensfigur dar, sichert sich den Status eines ambivalenten Rahmens, in dem
das ‚Sein‘ und ‚Mitsein‘ auf die Probe gestellt ist und ständig neu verhandelt wird. Medien markie-
ren eine nicht aufhebbare „Zäsur“ im Anthropologischen, wie der Medientheoretiker Georg Chris-
toph Tholen feststellt: „Medien sind indifferent gegenüber dem, was sie speichern, übertragen und
verarbeiten. Eben diese Gleichgültigkeit oder Indifferenz gegenüber dem Sinn der Botschaft ist
vielleicht auch als In-Differenz lesbar, d.h. als Dazwischenkunft der uns teilenden und dadurch ver-
bindenden Medien, mithin als das, was uns vorausgeht bzw. den anthropologischen Fixpunkt die-
ses ‚Uns‘ oder ‚Wir‘ dezentriert.“ [5] Was Rathes Flaneur also in Atem hält, ist die Frage nach dem
Menschen. Diese kann nach Tholen nur als die Frage nach der Möglichkeit der Bedingungen medi-
entechnischer sowie -ästhetischer Dispositive gestellt werden, in, über und mit denen wir ‚uns‘ mit-
-teilen, Tholen: „Daß der Mensch nicht ganz im Menschen ist, […] bedeutet, daß die ‚Zäsur‘ der
Medien selbst ‚unaufhebbar‘ bleibt.“ [6] Wir haben das Gewissen eines oberflächlichen Zeitalters.

[1] Auch Rathe tendiert dazu den Medienbegriff überzustrapazieren, wenn er die Oberfläche als Medium

bezeichnet, aber mit ihr doch eher intermediale Prozesse und Akte beschreibt. Vgl. auch kritisch Wiesing,

Lambert: „Was ist ein Medium?“, in ders.: Artifizielle Präsenz. Studien zur Philosophie des Bildes, Frankfurt

a. Main 2005, S. 149-162.

[2] Erste Versuche hat die ebenso von Rathe oft zitierte Sybille Krämer mit ihrer Diagrammatologie anges-

tellt, in denen sie jedoch noch zu sehr das Schrift-Paradigma und Linien-Primat, statt das der Fläche bevor-

zugt behandelt, siehe Krämer, Sybille: Figuration, Anschauung, Erkenntnis. Grundlinien einer Diagrammato-



ArtHist.net

4/4

logie, Berlin 2016. Zur Begrifflichkeit siehe Gumbrecht, Hans-Ulrich: „Flache Diskurse“, in: Materialität der

Kommunikation, hrsg. von dems. u.a., Frankfurt a. Main 1988, S. 914-923.

[3] Zu einigen Ansätzen den literaturwissenschaftlichen Begriff auch für kultur- und sozialwissenschaftli-

che Diskurse fruchtbar zu machen siehe etwa: Theorien des Dritten. Innovationen in Soziologie und Sozial-

philosophie, hrsg. v. Thomas Bedorf, Joachim Fischer, Gesa Lindemann, München 2010.

[4] Nierhaus, Irene: „WAND/SCHIRM/BILD. Zur Bildräumlichkeit in der Moderne“, in: Medien der Kunst.

Geschlecht, Metapher, Code, hrsg. v. Susanne von Falkenhausen u.a., Marburg 2004, S.122-132.

[5] Tholen, Georg Christoph: Die Zäsur der Medien. Kulturphilosophische Konturen, Frankfurt a. Main 2002,

hier S. 18.

[6] Ebd., S. 8f.

Empfohlene Zitation:

Stefan Schulz: [Rezension zu:] Rathe, Clemens: Die Philosophie der Oberfläche. Medien- und

kulturwissenschaftliche Perspektiven auf Äußerlichkeiten und ihre tiefere Bedeutung (= Edition

Medienwissenschaft; 71), Bielefeld 2020. In: ArtHist.net, 12.04.2020. Letzter Zugriff 15.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/22961>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

