
1/8

Bryson, Norman: Das Sehen und die Malerei. Die Logik des Blicks (= Bild und Text),
München: Wilhelm Fink Verlag 2001
ISBN-10: 3-7705-3369-0, 228 S

Rezensiert von: Anselm Wagner

"It is a sad fact: art history lags behind the study of the other arts." [1] Mit diesem Keulenschlag
gegen die "zurückgebliebene Kunstgeschichte" begann der britische Literatur- und Kunstwissen-
schafter Norman Bryson sein 1983 publiziertes Buch "Vision and Painting. The Logic of the Gaze".
Anders als in der Literaturwissenschaft, der Geschichtswissenschaft oder der Anthropologie herr-
sche im Feld der Kunstgeschichte, so Bryson, bloß archivarische Faktenklauberei, angetrieben von
der Betriebsamkeit des Kunsthandels und Ausstellungswesens. Ihre Theorieferne hätte die Kunst-
wissenschaft an den Rand der Geisteswissenschaften gedrängt, zum bloßen Freizeitvergnügen
degradiert. Grundsätzliche Fragen, was überhaupt ein Bild sei, wie es zum Sehen, zur Tradition
und zur Macht stehe, würden nicht mehr gestellt bzw. an die Philosophie delegiert.

20 Jahre und jede Menge "linguistic" bzw. "pictorial turns" später kann davon natürlich keine Rede
mehr sein, wenngleich z. B. Teile der deutschsprachigen Kunstgeschichte immer noch von einem
gewissen positivistischen Buchhalterdenken geprägt sind. Die nun von Gottfried Boehm und Karl-
heinz Stierle in der Reihe "Bild und Text" herausgegebenen deutsche Übersetzung von Brysons
Frühwerk kommt deshalb zu spät, um noch in eine aktuelle Debatte einzugreifen, aber sie erleich-
tert die Zugänglichkeit einer Inkunabel semiotisch bzw. materialistisch orientierter Kunstwissen-
schaft.

Der zeitliche Abstand macht freilich die gravierenden Schwächen von Brysons Text umso deutli-
cher. Heute muss man feststellen, dass Bryson mit seinem Anspruch, ein philosophisch fundier-
tes kunstwissenschaftliches Buch zu schreiben, weit übers Ziel hinaus geschossen ist. Er hätte
innerhalb der Zunft wesentlich mehr bewirken könne, wenn er bei seinem Thema geblieben und
nicht den Ehrgeiz entwickelt hätte, auch noch ganze philosophische Richtungen wie Poppers Wis-
senschaftstheorie, Saussures Semiotik, den (Post-)Strukturalismus und die marxistische Kulturso-
ziologie einer weitschweifigen Kritik zu unterziehen. Anfang der 80er Jahre mag das eine oder
andere davon noch mehr Relevanz besessen haben, heute macht es die Lektüre seines Buches
ziemlich mühsam. So gilt das, was der Autor an der rezenten kunstwissenschaftlichen Literatur
bemängelt, umgekehrt für sein Werk: Es enthält zuviel Philosophie und zu wenig Kunstwissen-
schaft, und zwar zu viel Philosophie, die zur Lösung kunstwissenschaftlicher Fragen kaum etwas
beiträgt.

Brysons Grundüberzeugung, dass es sich bei Malerei um ein Zeichensystem handle, stand bis
Anfang der 80er Jahre im angelsächsischen Raum vor allem Ernst H. Gombrichs "Art and Illusion"
entgegen. [2] Obwohl oder gerade weil für Bryson "Art and Illusion" das nahezu "einzige Buch" dar-
stellt, das den Graben zwischen Philosophie und Kunstgeschichte überbrückt, hat es seiner Mei-
nung nach eine fatale Wirkung ausgeübt: "Weil sich eine lebendige Tradition des Fragens nicht ent-



ArtHist.net

2/8

wickelt hat, sind die Argumente, die ,Kunst und Illusion' bereitstellt, inzwischen so eingewurzelt, so
vertraut und zum Allgemeingut geworden, daß man die von Gombrich aufgeworfenen Probleme
ein für allemal gelöst hält. Das sind sie aber nicht. Als Antwort auf die Frage, was ein Bild sei, sagt
Gombrich, es sei die Aufzeichnung einer Wahrnehmung. Ich bin sicher, daß diese Antwort grund-
sätzlich falsch ist..." (S. 20) Die ersten drei Kapitel, d. h. die Hälfte seines Buches, widmet Bryson
der Widerlegung von Gombrichs perzeptualistischer Kunsttheorie. Doch wer glaubt, dass Bryson
in der zweiten Hälfte seine eigene Theorie entfaltet, irrt. Denn auch die Semiotik bzw. der Struktu-
ralismus birgt "nicht weniger Gefahren und Fallgruben... als der Perzeptualismus" (S. 20). Ergo wid-
met sich Bryson in Kapitel 4 ("Das Bild von innen und von außen", S. 95-116) einer ausführlichen
Kritik der Zeichentheorie von Saussure bis Barthes. Erst in Kapitel 5 kommt Bryson auf sein semio-
tisches Alternativmodell "Gaze and Glance" (S. 117-162) zu sprechen, um aber im letzten Kapitel
("Bild, Diskurs, Macht", S. 163-195) noch eine dritte Front gegen eine mechanistische Sozialge-
schichte der Kunst aufzumachen. Das ist ein bisschen viel an Kritik, und wer sich, vom Titel verlei-
tet, eine konstruktive Theorie des Visuellen in der Malerei erwartet hat, muss mit "Gaze and Glan-
ce" Vorlieb nehmen.

Für die in der kunsthistorischen Praxis stehenden LeserInnen ist die Kritik am perzeptualistischen
Modell am ergiebigsten. Im ersten Kapitel ("Die natürliche Einstellung", S. 25-37) spürt Bryson der
historischen Wurzel dieser Kunsttheorie nach, die bis in die Antike zurückreicht. Schon in Plinius'
Geschichte von den Trauben des Zeuxis soll die Kunst die Natur so täuschend nachahmen, dass
sie sich dabei selbst zum Verschwinden bringt (S. 25). Kunstgeschichte wurde seither - von Vasari
bis Francastel [3] - als Fortschrittsgeschichte im Sinne der immer perfekteren Angleichung an ein
Urbild geschrieben: So wie Parrhasios den Zeuxis durch den besseren tromp l' oeil-Effekt übertraf,
übertraf Giotto den Cimabue, Masaccio den Giotto usw. Das, was die Kunst abbildet, ist immer
schon gegeben; das Problem ist eigentlich nur eines der möglichst adäquaten Übersetzung der
"universellen Seherfahrung". Bryson vergleicht dieses Streben nach der "essentiellen Kopie " mit
der "natürlichen Einstellung" von Edmund Husserls Phänomenologie (S. 28). [4] Der persönliche
Stil eines Künstlers muss dabei als Verunklärung des Urbildes, als Sand im Getriebe des Fort-
schritts verstanden werden: "die essentielle Kopie hätte, würde sie je erreicht, keine Stilmerkmale
mehr, weil das Simulakrum am Ende alle Spuren des produktiven Prozesses ausgeschieden hät-
te." (S. 31) Neben dieser Auffassung von "Stil als Einschränkung" kritisiert Bryson an der "natürli-
chen Einstellung" noch das "Fehlen der historischen Dimension" (die universale Seherfahrung wird
ja als transhistorisch begriffen); den kartesianischen Dualismus von Geist und Welt, die nur durch
die Netzhaut getrennt sind, auf der sich mechanisch das Äußere der Welt abzeichnet; die "Zentrali-
tät der Wahrnehmung" (jede Abweichung von der universalen Seherfahrung muss negativ bewer-
tet werden) und schließlich das mechanistische Kommunikationsmodell, das behauptet, dass "der
Inhalt des Bildes seiner äußeren Materialisierung vorhergeht" (S. 34ff).

Gegenüber dieser ersten, extrem ahistorischen und ästhetisch normativen Theorie verhält sich
Gombrichs Konzept, mit dem sich Bryson im zweiten Kapitel beschäftigt ("Die essentielle Kopie",
S. 39-63), wesentlich differenzierter. Denn in "Kunst und Illusion" kommt es gerade "darauf an, zu
erklären, warum Kunst eine Geschichte hat..." [5] Gombrich hält sich dabei, wie Bryson ausführlich
nachweist, an die Wissenschaftstheorie seines Landsmannes Karl Popper (S. 45ff). Was für Pop-
per die provisorische Hypothese ist, die durch ständige Falsifizierungen modifiziert werden muss,
ist für Gombrich das Schema des Malers, das stets dann eine Verbesserung erfährt, wenn es zu
Ungereimtheiten mit der Wirklichkeit kommt. "Zwischen den Pinsel und das Auge schiebt sich das



ArtHist.net

3/8

gesamte Erbe der Schemata, die die jeweilige Kunsttradition, in der der Maler steht, hervorge-
bracht hat." (S. 48) Wie in der Wissenschaft bildet die Summe der Beobachtungsanweisungen,
nicht die Beobachtungen selber, das jeweilige Schema; Beobachtung ist deshalb "immer selektiv
und schemenabhängig" (S. 59). Gombrichs Theorie stellt aber gegenüber Plinius, so Brysons Kri-
tik, nur einen scheinbaren Fortschritt dar. Während für Plinius die Begegnung von Ich und Welt
kontinuierlich verläuft, ist sie für Gombrich intermittierend: "graue und monotone Perioden unter
der Herrschaft von aberranten Schemata werden unterbrochen vom glänzenden Blitzstrahl einer
regenerierenden Falsifizierung." (S. 62) Popper wie Gombrich sitzen der Fiktion auf, die schrittwei-
se Eliminierung von Irrtümern würde zu einem Erkenntnisfortschritt führen: Der Fortschrittsgedan-
ke ist ohne die Idee eines Zieles - im Falle der Malerei der "essentiellen Kopie" - nicht denkbar. Zu
diesem naheliegenden Schluss gelangt Bryson aber erst, nachdem er sich seitenweise gegen Pop-
pers Falsifizierungstheorie verbreitet hat, ohne dass dies für das Ziel der Untersuchung - die Wider-
legung Gombrichs - notwendig gewesen wäre. Es ist dies nur eines von leider vielen Beispielen für
die Neigung des Autors, sich häufig auf philosophische Seitengleise zu begeben, während die
kunstwissenschaftlichen Passagen meist wesentlich knapper ausfallen und öfters Fragen offen
lassen.

Im Kapitel "Perzeptualismus" wird Gombrichs "Mimesisdoktrin" an konkreten Beispielen, vor allem
an den beiden Darstellungen der "Gefangennahme Jesu" von Duccio und Giotto, kritisch beleuch-
tet. Denn offensichtlich besitzen Gombrich und seine Anhänger hier ein besonders schlagendes
Beispiel für ihre Theorie. "Wie kommt es ...", fragt Bryson, " daß Giotto noch immer den Eindruck
größerer Lebensnähe vermittelt, auch wenn wir den Bezug auf die essentielle Kopie aus unserer
Diskussion verbannt haben?" (S. 83) Bryson sucht zunächst eine Antwort im Feld der formalisti-
schen Semantik, nicht ohne zu betonen, dass es eine solche - im Gegensatz zur Linguistik und
Anthropologie - im Bereich der Kunstwissenschaft noch nicht gibt und dass sie letztlich unzurei-
chend ist, um eine solche Frage zu beantworten (als Meister der Peripetie weiß Bryson die Verkün-
dung der Lösung maximal hinauszuzögern -  was aber nicht unbedingt die Spannung erhöht).
Zunächst: Das realistische Bild verschleiert seinen Zeichenstatus; es tut so, als wäre Malerei kein
Akt der Erzeugung von Bedeutung. Formalistisch betrachtet, enthält es einen Überschuss an Infor-
mationen, die für die Bedeutung des Bildes nicht direkt notwendig sind. "...die Entfernung von der
Offenkundigkeit des Sinns wird dann dann [sic!] als eine Bewegung hin zum Wirklichen interpre-
tiert.  Giottos  Gefangennahme ist  gekennzeichnet  von einem dramatischen Informationsüber-
schuß über das Quantum hinaus, das wir zum Erkennen der Szene benötigen; Duccios Gefangen-
nahme nicht." (S. 84) Bryson beschreibt diese Differenz in Anlehnung an Roland Barthes (den er
nebenbei noch ausführlich zu widerlegen sucht) mit den linguistischen Begriffen der Denotation
und Konnotation. In der Malerei läge das Denotative eines Bildes in seiner Überschneidung mit iko-
nographischen Schemata. Sein Wirklichkeitseffekt bestünde "in einer besonderen Beziehung zwi-
schen Denotation und Konnotation..., in welcher die Konnotation die Denotation derart stärkt und
konkretisiert, daß diese den Anschein der Wahrheit annimmt." (S. 90) Im Fall von Giotto würden
formale Eigenheiten, die als "bloß" konnotativ wahrgenommen werden, die gegensätzlichen Cha-
raktere von Christus und Judas vertiefen, sodass man das Bild als "realer" (und nicht, was es tat-
sächlich ist, denotativ komplexer konstruiert) empfindet.

Es ist allerdings sehr zu bezweifeln, ob das linguistische Begriffspaar "denotativ-konnotativ" wirk-
lich in der Lage ist, die Realismusfrage befriedigend zu lösen. Denn Bryson begeht denselben Feh-
ler wie Gombrich und Generationen anderer, primär an der Kunst der Renaissance geschulten



ArtHist.net

4/8

Kunsthistorikern, für die ihr Kerngebiet zum impliziten Maßstab von Kunst schlechthin geworden
ist. Gerne werden hier Äpfel mit Birnen verglichen. Verräterischerweise zitiert Bryson an mittelalter-
licher Kunst nur die byzantinische bzw. die byzantinisch geprägte Maniera Greca, an neuzeitlicher
nur die des Westens. Dass die Ontologie und Theologie des Bildes im Westen auch im Mittelalter
eine etwas andere war als im Osten (der östliche Schematismus mit der platonischen Urbild-Ab-
bildtheorie zusammenhängt), wird aufgrund der Absicht unterschlagen, einen möglichst schroffen
Gegensatz von Mittelalter und Neuzeit zu konstruieren. Vereinfacht lautet er: Hier das rein denota-
tive mittelalterliche Schemabild, dort das mit konno- tativem Überschuss angereicherte neuzeitli-
che Illusionsbild. Von der Uniformität byzantinischer Ikonen lässt sich natürlich effektvoll der rea-
listische Detailreichtum der Renaissancebilder abheben. Etwas schwerer hätte sich Bryson getan,
wäre er bei seinen mittelalterlichen Beispielen im Westen geblieben und hätte auch hier versucht,
auf einen gleichmäßigen qualitativen Level zu achten. So enthalten etwa die Episoden des Sünden-
falls auf den ottonischen Bernwardstüren in Hildesheim mindestens so viel über das ikonographi-
sche Schema hinausgehende Konnotationen wie in Michelangelos Behandlung desselben The-
mas an der Decke der Sixtina, obwohl letztere zweifellos realistischer ist. Und die erheblichen
Unterschiede zwischen dem romanischen Isaias von Souillac und Donatellos David liegen ganz
bestimmt nicht darin, dass ersterer weniger Konnotationen zu bieten hätte. Brysons Begriffspaar
beschreibt innerhalb der westlichen Kunst lediglich eine qualitative, kaum eine historische Diffe-
renz (vermutlich war Giotto wirklich der "bessere" Künstler als Duccio). Und für die Entwicklung
seit der Renaissance ist das Begriffspaar "denotativ-konnotativ" definitiv unbrauchbar. Um sich
etwa über die Veränderungen zwischen Renaissance und Barock klar zu werden, kommt man mit
den alten sensualistischen Grundbegriffen Wölfflins - die nicht auf einer semantischen, aber syn-
taktischen Ebene versucht haben, die "Sprache" der Kunst zu erfassen - wohl etwas weiter als mit
jenen Brysons. [6]

Doch, wie gesagt, Bryson gibt ja selbst zu, dass der "Formalismus allein... für den Wirklichkeitsef-
fekt in der Malerei niemals eine volle Erklärung liefern ?kann?, und die Verwirrung, die er in man-
cher Hinsicht anrichten kann, ist vielleicht noch größer als die ?sic!? diejenige, die herrschte, bevor
das Saussursche Denken den atlantischen Frieden störte." (S. 95). Das Problem, das Bryson im 4.
Kapitel ("Das Bild von innen und von außen") darlegt, besteht in der Blindheit des strukturalisti-
schen Formalismus für die Natur der sozialen Formation, denn dieser hält die konnotativen Realef-
fekte ("vraisemblance") für bloß "betrügerisch und macchiavellistisch" (S. 104), wo sie doch in die
Lebenspraxis eingewoben sind. Daran schließt Bryson einen weitschweifigen kritischen Exkurs zu
Saussures Zeichentheorie, der auf die (seit der Postmoderne geläufige) Ersetzung der fixen Relati-
on von Signifikant und Signifikat durch einen zirkulierenden Ring von Signifikanten hinausläuft.

Im 5. Kapitel gelangt Bryson endlich zum Kernthema seines Buches - einer neuen Theorie des
Sehens in der Malerei, die er auf dem dualistischen Begriffspaar "gaze" und "glance" aufbaut. Die
westliche Malerei beruhe auf der "Verleugnung der deiktischen Referenz, auf dem Verschwinden
des Körpers als Stätte des Bildes." (S. 119) In der östlichen Tradition, etwa der chinesischen Male-
rei, werde immer auch die Arbeit des Pinsels als solche demonstriert und offengelegt; dementspre-
chend sukzessiv erfolge auch die Wahrnehmung eines solchen Bildes, die Bryson mit dem Termi-
nus "glance" (oder frz. "coup d'oeil") definiert: "einem verstohlenen, wandernden Seitenblick, des-
sen Aufmerksamkeit immer woanders ist" (S. 124). In der westlichen Ölmalerei hingegen werde
die Entstehungsgeschichte eines Bildes unterdrückt; aus der physischen Praxis des Malens werde
ein distanziertes körperloses Auge abstrahiert, das die Welt simultan, permanent und kontempla-



ArtHist.net

5/8

tiv betrachtet: der "gaze" (oder frz. "regard"). [7] Zentralperspektive und Naturalismus bringen
sowohl die Zeit der Malpraxis (die Pinselspur) als auch die Zeit der Betrachtungspraxis zum Ver-
schwinden, was letztlich dazu führt, dass ein Bild nicht als Zeichen, sondern als bloße Wahrneh-
mung ("Perzept") aufgefasst wird. Wiederum fällt auf, dass Bryson seine Beispiele (chinesische
Tuschpinselmalerei der Oberschicht - sogenannte Literatenmalerei - gegen Ölbilder von Raffael,
Tizian und Vermeer) auf methodisch äußerst fragwürdige Weise wählt, indem er die völlig unter-
schiedlichen Techniken und sozialen Kontexte ausblendet. So gibt es etwa im Westen mit der
Handzeichung sehr wohl eine starke Tradition, den Arbeitsvorgang transparent zu halten; wie
umgekehrt die gegenüber der Literatenmalerei wesentlich realistischere chinesische Berufsmale-
rei bestrebt ist, diesen zu verschleiern). [8] Einige Seiten später bezieht sich Bryson genau auf die-
se westliche Tradition sichtbar gemachter Arbeitspraxis, wenn er eine Passage der Brüder Gon-
court zur Röteltechnik Fragonards als ein vorbildliches Stück Produktionsästhetik gegen die Per-
zeptionstheorie zitiert (S. 161), [9] sodass völlig unklar wird, ob "gaze" und "glance" nun von den
jeweiligen Bildern oder deren Betrachtern abhängen. Zu Beginn des Kapitels vertritt Bryson erste-
res, am Ende letzteres. Es dürfte letztlich auf diese Inkonsistenz zurückzuführen sein, dass sich
Brysons Begriffspaar in der Kunstwissenschaft nicht recht durchsetzen konnte.

Im letzten Kapitel ("Bild, Diskurs, Macht") untersucht Bryson die Beziehung zwischen Kunst und
Gesellschaft, zwischen dem Zeichen und der "sozialen Formation" (S. 163). Zentrales Anliegen ist
ihm dabei, sich von den mechanistischen Vorstellungen marxistischer Prägung, wie jener des
sowjetischen Linguisten Nikolaj Jakowlewitsch Marr von 1926, abzugrenzen. [10] Warum Bryson
hier den Ergeiz entwickelt, eine 1926 publizierte Theorie zu entkräften, begründet er mit ihrer "ver-
blüffenden Ähnlichkeit" mit der französischen Semiotik der 60er und 70er Jahre (vor allem Roland
Barthes) (S. 171). Für Marr gehörte das Zeichen zum Überbau, der von der materiellen Basis
geprägt wird, wobei er übersieht, dass das Zeichen eine eigene Materialität besitzt. Ähnlich wie
bei Saussure gibt es bei Marr keinen Diskurs, kein sich-Beziehen der Zeichen auf andere Zeichen.
Brysons Gegenkonzept lautet: Analyse der Arbeit der sozialen Formation und der Arbeit der signifi-
zierenden Praxis sowie von deren Interaktion. Kunst ist kein bloßer Stempelabdruck der sozialen
Verhältnisse, sondern besitzt selbst einen immanent sozialen Charakter. Sie wählt auch nicht bloß
aus einem fixen Reservoir von Zeichen aus, wie Barthes meint, sondern transformiert diese durch
Arbeit. Manets "Olympia" z. B. beziehe seine Innovationskraft aus der erstmaligen Verknüpfung
des Diskurses der Frau als Odaliske und der Frau als Prostituierte - und dies wäre nicht als "Dupli-
kat eines vorherigen Ereignisses an der sozialen Basis,... noch als das freie Spiel der Signifikan-
ten,... sondern als signifizierende Arbeit" zu betrachten (S. 179).

In einem Epilog ("Der unsichtbare Körper", S. 197-205") fragt sich Bryson, warum in der westlichen
Malerei, also der Malerei des "gaze", der nackte Körper und die Sexualität eine so herausragende
Rolle einnehmen. Seine These, dass der Akt in der Malerei der Verschleierung des arbeitenden Kör-
pers dient, um durch Entfesselung des "skopischen Triebes" die "umfassende Homogenität des
gaze zu untermauern" (S. 203), riecht etwas sehr nach puritanischer Verschwörungstheorie und
jenem machiavellistischen Täuschungsmanöver, gegen das er in der Mitte des Buches angeschrie-
ben hatte. Vielleicht entsprang dieser Epilog aber auch nur dem Wunsch, dem Werk eine Foucault-
schen, den Macht- mit dem Sexualitätsdiskurs verbindenden Abschluss zu geben.

Es würde hier zu weit führen, allen Spuren nachzugehen, die Brysons Buch in der Kunstwissen-
schaft der letzten 20 Jahre hinterlassen hat. Auch wenn heute viele argumentative Seitenarme



ArtHist.net

6/8

abgestorben sind oder schon bei Erscheinen der Originalausgabe allzu abseits geführt haben
mögen, bleibt zumindest ein Verdienst unbestritten: der leidigen Perzeptionstheorie à la Gombrich
ein für alle mal den Boden unter den Füßen weggezogen zu haben. Damit konnte z.B. die bereits
totgelaufene Raumdiskussion in der Malerei wiederbelebt, die Raumdarstellung nicht immer nur
unter  dem  Paradigma  der  Realitätsabbildung,  sondern  auch  der  Produktion  von  Bedeutung
betrachtet werden. [11] Dass sich das Begriffspaar "gaze" und "glance" nicht etablieren konnte,
liegt neben ihrer etwas verworrenen Anwendung durch Bryson selbst auch an ihrer extremen Kom-
mentarbedürftigkeit. Letztlich ist die Zeit für reduktionistische Grundbegriffe, die die Last ganzer
Kulturen zu tragen haben, schon vor längerem abgelaufen.

Ein Wort zur Übersetzung: Heinz Jathos Eindeutschung neigt leider dazu,  Brysons komplexe,
manchmal etwas mäandernde und zu Wiederholungen neigende Argumentation unnötig zu ver-
dunkeln. Eine gesucht umständliche Ausdrucksweise, holprige Schachtelsätze und ein Faible für
Fremdwörter, das nicht selten aus purer Übersetzungsverweigerung besteht - "to apprehend" wird
z.B. originellerweise mit "apprehendieren" übersetzt (S. 153) -, machen aus dem Buch leider eine
ziemlich mühselige Lektüre. Ob dies aus Unvermögen oder der hierzulande immer noch ziemlich
verbreiteten Verwechslung von Wissenschaftlichkeit mit Unverständlichkeit liegt, mag dahinges-
tellt sein. Wirklich schön übersetzt sind hingegen die jeweiligen Kapitel-Schlusssätze; Brysons
Hang, hier einen poetischen Ton ähnlich der sonst so geschmähten Franzosen anzuschlagen (vor
allem Roland Barthes, mit dem Bryson eine Art Hassliebe verbindet), [12] dürfte Jatho inspiriert
haben. Der Schlussatz des Epilogs lautet z. B.: "Der Körper kann von seinen eigenen Darstellungen
verdunkelt sein; er kann wie ein Gott in der Fülle seiner Attribute verschwinden; aber die Richtung,
in der die Bilder fließen, führt von seiner unsichtbaren Muskulatur her nach außen, und nicht von
seinem gierigen gaze her nach innen." (S. 205) Das ist poststrukturalistische Poesie pur!

Bryson hätte aber auf jeden Fall Herausgeber verdient, die diesem Begriff auch gerecht werden.
So hat man nicht das Gefühl, dass hier ein/e Lektor/in am Werke war. Auf jeder zweiten Seite fin-
det sich ein schwerer, sinnentstellender Tippfehler, und der Anmerkungsapparat lässt jede redak-
tionelle Logik vermissen. Warum von manchen fremdsprachigen Titeln die deutsche Übersetzung,
von anderen, wo es ebenfalls Übersetzungen gäbe, nur das Original zitiert wird, bleibt schleierhaft.
Manche Titel  von Foucault  werden auf  Englisch,  andere auf  Französisch,  wieder  andere auf
Deutsch zitiert  -  gerade wie  es den Herausgebern einfällt.  Besonders absurd wird  es,  wenn
ursprünglich auf Deutsch erschienene Bücher in der englischen Fassung zitiert werden, wie etwa
das Tizian-Buch von Hans Tietze (S. 218, Anm. 11).

Fazit: ein Buch, das man aus vielen Gründen nicht übermäßig gerne liest, aber wegen einiger
grundlegender Argumentationslinien - vor allem der Widerlegung des perzeptionalistischen Kunst-
begriffs - doch einmal gelesen haben sollte.

Anmerkungen:

[1] Norman Bryson, Vision and Painting. The Logic of the Gaze, London 1983, S. xi

[2] Ernst H. Gombrich, Art and Illusion: A study in the psychology of pictorial representation, New York

1960; dt. Kunst und Illusion, Stuttgart-Zürich 1986

[3] Als Beleg für die Langlebigkeit der Ideologie von der "universalen Seherfahrung" zitiert Bryson eine Pas-



ArtHist.net

7/8

sage aus Pierre Francastel, La figure et le lieu, Paris 1967, S. 234f: "So wie dieser großartige sabreur [in

Masaccios ,Zinsgroschen'] herausfordernd und mit straffen Waden am Rand des Raums und des Freskos

steht, hat er nichts mehr mit den Figuren der gotischen Kathedralen zu tun: er stammt aus der universalen

visuellen Erfahrung... Von nun an wird der Mensch nicht mehr mit Handlungen und Erzählungen, die ihn in

einer Geschichte verorten, definiert sein, sondern durch eine unmittelbar physische, sinnliche und präsenz-

schaffende Erfassung. Das Ziel der Darstellung wird die Erscheinung sein, nicht mehr die Bedeutung."

[4] Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 4. Aufl.

Tübingen 1980, S. 52 (1. Aufl. 1913)

[5] Gombrich (vgl. Anm. 2), S. 424

[6] Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Problem der Stilentwicklung in der neueren

Kunst, 18. Aufl. Basel 1991 (1. Aufl. 1915). Auffällig ist die Parallelität der Neigung sowohl der älteren for-

malistischen Stiltheoretiker (neben Wölfflin vor allem Alois Riegl und Wilhelm Worringer) als auch der neue-

ren semiotischen Kunstwissenschafter zu dualistischen Begriffspaaren.

[7] Mit der gleichlautenden Lacanschen Terminologie haben diese Begriffe nichts zu tun, wie Mieke Bal,

Hovering betweeen Thing and Event: Encounters with Lili Dujourie, London-Brüssel-München 1998, S. 39ff,

in ihrer Diskusssion von Brysons Begriffspaar feststellt. Im Vorwort zur deutschen Ausgabe (S. 12f) betont

Bryson, dass er in seinem Buch aufgrund der Frontstellung zur psychologistischen Perzeptionstheorie

Gombrichs von einem tiefenlosen Subjekt ausgegangen und die psychoanalytische Theorie bewusst aus-

geklammert habe, was er aber rückblickend als Mangel empfinde. - Sukzessives und simultanes Sehen

wurden bereits analysiert von Dagobert Frey, Gotik und Renaissance als Grundlagen der modernen Weltan-

schauung, Augsburg 1929. Frey stellt der sukzessiven, weil deutlich an der Struktur der Sprache orientier-

ten Darstellungsform der mittelalterlichen Kunst das Simultaneitätsideal der Renaissance gegenüber. Leo-

nardo gibt z. B. der Malerei gegenüber der Dichtung den Vorzug, weil allein sie das Schöne simultan zeigen

könne, während die Dichtkunst immer nur Teile des Schönen aneinanderreihe (vgl. S. 54). Brysons linguis-

tisch orientierter Kunstbegriff kehrt Leonardos Vorliebe sozusagen um.

[8] Vgl. Sabine Hesemann, China, in: Gabriele Fahr-Becker (Hg.), Ostasiatische Kunst, Bd. 1, Köln 1998, S.

159f

[9] Vgl. Edmond und Jules de Goncourt, L'art du dix-huitième siècle, Bd. III, Paris 1906, S. 261

[10] Nikolaj Jakowlewitsch Marr, Through the Stages of Japhetic Theory, 1926

[11] Vgl. Wolfgang Kemp, Die Räume der Maler. Zur Bilderzählung seit Giotto, München 1996

[12] "Nicht nur hier befinde ich mich mit Barthes im Widerspruch. Es muß aber noch etwas gesagt werden.

Über der Arbeit am Abschluß des Manuskriptes erreichte mich die Nachricht von Barthes' Tod. Ich bin mit

Barthes nie zusammengetroffen; aber ich empfinde seinen Tod wie den eines guten Freundes. Ich habe

keine andere kritische Prosa mit einem solchen Vergnügen gelesen; man wird seine Stimme sehr vermis-

sen." (S. 213, Anm. 28)

Empfohlene Zitation:

Anselm Wagner: [Rezension zu:] Bryson, Norman: Das Sehen und die Malerei. Die Logik des Blicks (= Bild

und Text), München 2001. In: ArtHist.net, 07.05.2003. Letzter Zugriff 07.01.2026.

<https://arthist.net/reviews/228>.



ArtHist.net

8/8

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

