
1/4

Wyss, Beat: Bilder von der Globalisierung. Die Weltausstellung von Paris 1889,
Berlin: Insel Verlag 2010
ISBN-13: 978-3-458-17485-1, 285 S., ca. EUR 34.90, ca. EUR 35.90

Rezensiert von: Michael Falser, Heidelberg

Kein Jubiläum oder Gedenkjahr, keine national motivierte Erinnerungsstrategie à la Pierre Nora,
aber auch nicht die Aktualität der parallel zum Erscheinungsjahr des Buches (2010) stattfinden-
den Weltausstellung in Schanghai motivierten den Schweizer Kunsthistoriker Beat Wyss, Profes-
sor des Lehrstuhls für Kunstwissenschaft und Medientheorie an der Staatlichen Hochschule für
Gestaltung in Karlsruhe, zu seinem Buch über die Pariser Weltausstellung von 1889. Ganz allein
ein wieder entdecktes Interesse an der Gesamtausgabe des damals die Pariser Ausstellung beglei-
tenden „Journal de l’Exposition universelle“ ließ Wyss eine durchaus originelle Sichtweise auf den
an  sich  wissenschaftlich  relativ  gut  aufgearbeiteten  Tatbestand  einnehmen:  Denn  während
damals tausende Besucher der Pariser Ausstellung auf den eben dafür errichteten Eiffel-Turm klet-
terten, um sich aus der Vogelperspektive einen Gesamtüberblick über die raumzeitliche Totalkom-
pression der damals zwischen Trocadero-Palast, Champ de Mars und Esplanade des Invalides
ausstellungs- und abbildwürdig erachteten Gesamtwelt von Japan bis Amerika zu verschaffen,
nimmt Wyss die „Froschperspektive der Meinungsmacher des Jahres 1889“ (11) mit ihrem Jour-
nal ein. Das knapp vor dem breitenwirkamen Aufkommen der Photographie mit hochwertigen
Holzstichen gestaltete Journal dient ihm als „Quelle und Kommentar zugleich“, ist ein „kleines
Denkmal der Mentalitätengeschichte“ (11). Wyss betreibt also Rezeptionsgeschichte als Basis sei-
ner kulturpolitisch-kunsthistorischen Untersuchung, doch die ebenso reich bebilderten Pendants
zum Journal, das „Bulletin Officiel de l’Exposition Universelle“ (Paris 1886-89) und der gigantische
9-bändige „Rapport Général“ von Alfred Picard (Paris 1891) bleiben unerwähnt. Von der generellen
Machart und dem speziellen Aufbau der einzelnen Ausgaben des Journals selbst erfahren wir rela-
tiv wenig, denn Wyss geht es mit punktuell ausgewählten Aufsätzen und 112 spannenden Abbil-
dungen aus dem Journal darum, mit Themen wie „Indochine: Traumschleier der Gewalt“ (darin
jedoch mehrheitlich über China und Japan berichtend), „Vitalismus und Elektrizität“, „Das metropo-
litane Frankreich,  die  Republik  und die  Revolution“,  „Primitive  und Orientalen:  Afrika und der
Islam“, „Massenkonsum und populäre Unterhaltung“, „Von der Exotik zur Tracht“ und „Erhabene
Technik und schöne Kunst: der Eiffelturm“ seine zentrale These auszubreiten, daß die Weltausstel-
lung von 1889 als „verfrühtes Happy End auf dem Weg zur Globalisierung“ (260) zu deuten ist, als
eine „frühe Manifestation der globalen Massen- und Konsumkultur, in der wir heute leben.“ (11)

Der Band ist neben einem Vor- und Nachwort in zehn Kapitel gegliedert, die sich auch relativ unab-
hängig voneinander lesen lassen – in einem essayistischen Duktus, der locker, sprachgewandt
und ohne übertrieben viele Fußnoten das Buch zu einer unterhaltsamen Lektüre macht. Der Vorteil
liegt darin, daß sie auch eine breitere Leserschaft ohne Insiderwissen ansprechen kann, der Nach-
teil für die kunstwissenschaftliche Forschung, daß auf die Diskussion des Forschungsstandes
und auf eine Analyse der Primär- und Sekundärquellen weitestgehend verzichtet wird – auch
wenn letztere in der Bibliographie natürlich aufgelistet sind, erstere in Form aller Korrespondenz



ArtHist.net

2/4

zu Organisation und Durchführung durch das französische Handelministerium komplett in den
Archives Nationales in Paris liegen und über die französisch-lastige Historiographie hinaus noch
lange nicht kritisch genug ausgewertet sind. Auf jegliches Kartenmaterial wurde leider verzichtet,
obwohl gerade die räumlich-relationale Anordnung der verschiedenen Kunst-, Industrie-, Gastlän-
der- und Kolonialrepräsentationen zueinander – in der Tat analysiert Wyss sie auch mehrmals –
einen der wichtigsten Hinweise auf die inszenierte Taxonomie der abbildwürdigen Welt liefert.

Aus der Sicht einer globalen, transkulturell ausgerichteten Architekturgeschichte (sie liegt im zen-
tralen Interesse des Rezensenten am Heidelberger Chair for Global Art History) hat das Buch
neben bekannteren Themenbereichen (ihre Überschriften siehe oben) den spannendsten Moment
erreicht, wenn Wyss drei zentrale Kapitel durchläuft, die hier kurz diskutiert werden sollen:

„Alter Ego: Lateinamerikas Republiken“ – Kein anderer Kontinent auf der Expo 1889 war so voll-
ständig vertreten wie Lateinamerika: mit alleine 15 Ländern, denn die wichtigsten Monarchien
Europas (wie z.B. Großbritannien) bestreikten mit ihrer hoch diplomatischen Abwesenheit die
Exposition, die unter dem Motto „100 Jahre Französische Revolution“ stand. Folgerichtig nimmt
Wyss dann auch eben diesen temporären Gebäudebestand im Schatten des Eiffelturms unter die
Lupe. Anders als eine europäische Kolonialmacht wie Frankreich mit seiner kompletten Kolonial-
sektion an der Esplanade des Invalides mit exotischen Tempeln und Pagoden aus Indochina, Afri-
ka bis in die Karibik, ‚Handwerker-live‘-Buden und Schaudörfern für Senegalesen, Kanaken und
andere ‚Wilde‘, hatten die neuen, dekolonisierten und sich als ‚modern‘ gerierenden Republiken
Süd-  und Mittelamerikas gerade kein Bedürfnis nach dem „Exotismus ethnischer Dörfer,  von
denen man sich [als weiße, minderheitliche Führungsschicht] in der Heimat bedroht fühlte“ (105).
Die jeweiligen Ausstellungsarchitekturen werden in Wyss‘ Analyse als geeigneter Ort nationaler
Identitätskonstruktion ausgewiesen. Während sich also manche Länder modern-westlich – id est
‚beaux-arts-orientalistisch‘ – aufstellten, präsentierten sich andere in Baukubatur und Fassaden-
schmuck als eindeutige Erben einer im eigenen Land untergegangenen, doch oftmals durch rezen-
te archäologische Forschung wiederentdeckten und erneut angeeigneten Hochkultur. Der Pavillon
von Bolivien (das eigentliche Kernland des einstigen Inka-Reichs) zum Beispiel versuchte im kolo-
nisierenden Gestus des französischen Orientalismus-Stils europäische Anleger für seine minerali-
schen Vorräte anzulocken; der Ecuador-Pavillon hingegen (finanziert von privaten französischen
Anlegern und entworfen vom französischen Architekten Chedame) legte sich ein „vollständig eth-
nographisches Kostüm“ (119) an: unmittelbar neben einem Eisenfuß des Eiffel-Turms erstand er
als stilisierter Inka-Tempel und wurde sogar mit archäologischen Originalstücken aus der benach-
barten Trocadero-Sammlung und zeitgenössischem Kunsthandwerk ausgestattet. Gerade an die-
ser Gegenüberstellung wäre dem Leser eine genaue Klärung der stilistischen Bezugssysteme ‚mo-
dern‘ (zeitgenössisch, national und/oder europäisch?), ‚traditionell‘ (regional und/oder kolonial?),
archäologisch (untergegangene oder weitergelebte Hochkultur) und ‚ethnographisch‘ (indigen, pri-
mitiv oder pittoresk-verklärend) hilfreich. Von hohem Interesse wären auch die jeweiligen Architek-
ten-Biographien, denn ‚französisch‘ könnte hier (Typ a) ein Architekt mit exotischem Musterbuch
als Hauptquelle ohne echtes Lokalwissen oder (Typ b) ein aus Frankreich nach Lateinamerika aus-
gewanderter Architekt mit dortiger (Städte-)Bau- oder archäologischer bzw. denkmalpflegerischer
Forschungspraxis sein. Ein Vergleich aus eigener Forschung: Der Architekt der Pagode d’Angkor
für die französisch-indochinesische Sektion der Expo 1889 war der Beaux-Arts-geschulte Franzo-
se Daniel Fabre, der als Chef du service des travaux publics in Phnom Penh (der Hauptstadt Kam-
bodschas) gleichzeitig ebendort mit seiner persönlicher Kenntnis von Angkor ein modernes Fran-



ArtHist.net

3/4

zosenviertel mit einer ‘Stadtmöblierung à la Angkor’ plante und damit modernen Städtebau mit
direkter Kulturerbe-Rezeption verband (Typ b) – während der französische Beaux-Arts-Architekt
Alexandre Marcel zwar für das kambodschanische Ensemble der 1900er-Weltausstellung in Paris
ohne Fach- und Lokalwissen einen ganzen Klosterberg Phnom Penhs nachbaute, sonst aber auch
ganz andere orientalisierende (z.B. ägyptisierte) Bauten für private Auftraggeber ausführte (Typ
a), also das Kulturerbe aus Angkor nur als Kulissendekor heranzog.

„Die Azteken: das totemisierte Subjekt“ – Hier behandelt Wyss den damals schon umstrittenen
mexikanischen  Pavillon,  der  als  Aztekentempel  dem  europäischen  Exotismus  entgegenkam,
gleichzeitig aber die mexikanische Nation in gelebter Tradition jenes indianischen Erbes präsentie-
ren wollte, das zeitgleich tatsächlich archäologisch-wissenschaftlich erschlossen worden war. Für
Wyss war die Aufführung dieses Baus das „Symbol für den Prozeß der Totemisierung“ als (nach
Freuds Abhandlung ‚Totem und Tabu‘)  ein  „Akt  kollektiver  Reue nach dem gemeinschaftlich
begangenen Verbrechen [der Ausrottung der aztekischen Kultur als Ausgangspunkt der modernen
Nation Mexikos]“ (127).

„Anthropologie als Herrschaftswissen“ – Hier analysiert Wyss jene 44 Modellgebäude der Expo
1889, mit denen der Architekt Charles Garnier (Erbauer der Pariser Oper und Mitunterzeichner
einer erfolglosen Petition gegen den Eisenturm seines Konkurrenten Gustave Eiffel) versuchte mit
dem Projekt Histoire de l’habitation humaine den „genetischen Kode der Weltkultur“ zu knacken
und den Besucher auf die Reise ihrer „ästhetischen Kolonisierung“ (138) zu schicken. Neben der
afrikanischen Hütte der „Wilden“, dem „Rothaut-Zelt“, minderwertigen Holzbauten in Asien und/o-
der  isolierten/untergegangenen/nicht-europäischen Hochkulturen (neben Indern und Chinesen
schon wieder Inka- und Azteken-Bauten) war nur die Architektur der weißen Rasse bis in die
Gegenwart ableitbar, also geschichtsfähig. Über die damalige Kritik der professionellen Archäolo-
gie und Anthropologie hinweg versucht Wyss, seiner Methodik „Wissensgeschichte als Mentalität-
engeschichte“ folgend, Garniers Weltentwurf als „epistemische Schnittstelle zwischen Gemein-
platz,  Vorurteilen und exakter  Lehrmeinung“ (148) zu dekonstruieren.  Interessant  darin seine
Untersuchung der Rolle der Ethnographie in diesem Kontext – jener Disziplin, über die auch fast
alle baukünstlerischen Exponate aus Fernost (etwa die Gipsabgüsse ganzer Tempelpartien von
Angkor) ihre Karriere auf dem europäischen Festland antraten.

Beat Wyss beleuchtet in seinem Buch die Pariser Weltausstellung von 1889 ganz zu Recht als tem-
porären Spielort der einsetzenden Globalisierung. Im Falle der Architekturgeschichte geht er mit
spannenden Fallbeispielen darauf ein, wie und von wem welche Bauten aus Nicht-Europa in Paris
präsentiert, instrumentalisiert und rezipiert wurden.

Welt- und Kolonialausstellungen von 1851 bis heute waren Kristallisationspunkte eines großen
Übersetzungsprojekts zwischen den Kulturen, Aushandlungsorte von Transferprozessen, die aber,
wenn man genauer hinsieht, auch immer schon in beiden Richtungen wirkten: Das Konzept von
Kulturerbe z.B. stellt sich in dieser Perspektive immer als trans-kulturell dar [1]. Europa importierte
das fremde Nicht-Europa aus der ästhetisch-ideologischen Perspektive des Orientalismus, präsen-
tierte aber auch sein eigenes Selbstbild (gespiegelt in den selbst erfundenen Repräsentationsfor-
men des Anderen) der nicht-europäischen Welt. Die Rezeptionsgeschichte europäischer Welt- und
Kolonialausstellungen aus der Sicht von Nicht-Europa (z.B. Asien) ist bis heute ein wissenschaftli-
ches Desideratum geblieben. Auch der Ansatz einer globalen Kunstgeschichte, die versucht, die



ArtHist.net

4/4

kolonialen Schauplätze (z.B. Indochina) selbst als hoch kreative Laboratorien sui generis zu beg-
reifen, die ihrerseits Trends in Europa aktiv vorbereiteten und nicht nur passiv rezipierten, müßte
noch deutlicher in den Mittelpunkt der Forschung rücken. Beat Wyss liefert im Kapitel „Von der
Exotik zur Tracht“ dazu eine wichtige Beobachtung: Die exotisierte Rezeption von ‚primitivem‘
Brauchtum und ‚traditionell-regionaler‘ Baukunst in den europäischen Kolonien wie Indochina oder
Afrika vor 1900 trug maßgeblich dazu bei, in den Ausstellungen nach 1900 vermehrt die eigene
kulturelle Europa-Exotik in Form von Folklore zu entdecken und ihrerseits auszustellen: Das Titel-
bild des Buches von Beat Wyss zeigt einen „Kanakentanz“ von 1889 – er ist nicht weit entfernt
von den bretonischen, normannischen und anderen ‚regionalistisch‘ inszenierten Volkstänzen, mit
denen  sich  Frankreich  im  sogenannten  Centre  Régional  der  Internationalen  Expo  von  1937
umbaut von eigenen holzlastigen (jetzt gar nicht mehr primitiven, vgl. Garnier) Provinzpavillons
selbst-exotisierte. Zu diesem Zeitpunkt war das Kolonialprojekt bereits weitgehend passé und die
rückgeschrumpften Kolonialpavillons Frankreichs schamvoll auf eine Insel in der Seine verbannt.

Anmerkung:

[1] Siehe hierzu das Forschungsprojekt „Heritage as a Transcultural Concept“ des Rezensenten am Chair

of Global Art History am Exzellenzcluster „Asia and Europe in a Global Context“ an der Universität Heidel-

berg: http://www.asia-europe.uni-heidelberg.de/en/research/d-historicities-heritage/d12.html

Empfohlene Zitation:

Michael Falser: [Rezension zu:] Wyss, Beat: Bilder von der Globalisierung. Die Weltausstellung von Paris

1889, Berlin 2010. In: ArtHist.net, 21.12.2011. Letzter Zugriff 17.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/2078>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

http://www.asia-europe.uni-heidelberg.de/en/research/d-historicities-heritage/d12.html
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

