
1/2

Schloz, Thomas: Die Geste des Sammelns. Eine Fundamentalspekulation ; Umgriff,
Anthropologie, Etymographie, Entlass, Stuttgart: Selbstverlag 2000
ISBN-10: 3-8311-0671-1, XXII, 275 S, DM 68.00

Rezensiert von: Bodo-Michael Baumunk

Zu den bedauerlichen Verlusten im Modernisierungsprozess der akademischen Welt  gehoert,
dass Dissertationen nicht mehr in Latein verfasst werden muessen. Niemandes Muttersprache
und muehsam im Erwerb eines tragfaehigen Wortschatzes, hat es den angehenden Gelehrten
einst vor der Gefahr der Redundanz, den Wahlmoeglichkeiten bereitliegender Dialekte und Stile,
vor allem aber den Ausfluegen in den Schoss der eigenen Befindlichkeiten bewahrt. Wie gerne
wird Thomas Schloz' gedankenreiches Buch ueber die "Geste des Sammelns" jeder loben, dem es
gelungen ist, sich durch das Dickicht maeandernder Saetze zu arbeiten und zu der vom Autor
erwuenschten, weil dem Sammeln als kultur- und kommunikationsstiftendem Handlung zugrunde-
liegenden mentalen Disposition des "Sich sammelns" gefunden hat.

Ist vom Sammeln die Rede, liegt Walter Benjamin nicht fern, hinter den Dingen gruesst Martin Hei-
degger und mithin ein hoher Ton aus der Philosophie der Zwischenkriegszeit, den die Stimmlage
der nachgeborenen Interpreten jeweils zu maerchenhaftem Raunen, Hymnus oder Prophetie aus-
schlagen laesst. Ersteres, das "Es war einmal" fuehrt in diesem Fall in erkenntnisleitende Kinder-
zeit und Kueche des Autors - "ich selbst ein Sammler? Je nun!". Das Zweite finden wir in versmass-
verdaechtigen Saetzen wie "Ist's anders dem Menschen ‚anbe-dingt', einer Gestalt zu einer 'Ord-
nung' zu verhelfen?", vom Dritten wird noch zu sprechen sein. Schloz beschreibt das Sammeln von
Dingen gleichsam als Konstitutionsakt des Menschseins: mit Wasserschoepfen beginnt der indivi-
duelle Erhalt, mit Vorratshaltung und Ueberschuessen soziale Gemeinschaft und Tausch. Der Ent-
wicklung von Kommunikation und Zeitbewusstsein gehen jeweils spezifische "Dinge" wie Sch-
muckstuecke, Grabbeigaben oder sakrale Gegenstaende und "Gesten" ihrer Kollektionierung vor-
aus. "Sammeln" wird in diesem anthropologischen und etymographischen Panorama schliesslich
zur Chiffre fuer jedes zielgerichtete Denken und Handeln, "Ding" zum universellen Totem an der
Schnittstelle zwischen Mensch und Natur. "Dass Gegenstaende ... an der Entstehung und dem
Fortschreiten des Sozialwesens 'Mensch' beteiligt sind...und seine emotionale Binnenwelt anrei-
chern" - wer wuerde dem widersprechen, was der Autor so facettenreich belegt? Aber die Weltge-
schichte als Sammlungspolitik mit "dinglichem Schweif" muendet in die Utopie einer "habseligen"
Erfahrung waermender "Naehe" zu den Gegenstaenden gegenueber der "habgierigen" schierer
Akkumulation.

Verklausulierte Kulturkritik,  die in Palaeolithikum und "indogermanischen" Wortstaemmen ihre
existenziellen Wurzeln sucht, ist in der Tuebinger Empirischen Kulturwissenschaft recht selten
geworden. Schloz zufolge entdeckt diese "geschult in der Empathie des kulturell Gegenwaertigen,
Thematiken 'fuer sich', in dem sie den Fragefinger auf jene Stellen des sozialen Lebens richtet, wo
es allem Anschein nach 'waermer' wird. Was heisst, dass die 'Dinge', die 'Sachverhalte' zur Spra-
che draengen". Hier irrt der Autor: dies ist keineswegs Empirische Kulturwissenschaft, sondern die



ArtHist.net

2/2

gute alte Volkskunde.

Schloz' ge-bildete und geist-volle Dingphilosophie, welche die "zweite Natur" bis auf die molekula-
re Ebene herab mazeriert, koennte eine segensreiche Entfaltung auf einem Feld finden, mit dem
das "Sammeln" landlaeufig verbunden wird, ohne dass es in seinem Buch mehr als marginale
Erwaehnung faende: dem Museumswesen. Das Tuebinger Institut, an dem die Arbeit entstanden
ist, bildet seit langem einen kritischen "Think tank" jenes diffusen "kulturhistorischen" Museumsmi-
lieus jenseits der Kunsthaeuser, dessen Angebots-Potpourri zur eigenen Legitimation jener von
Schloz gelieferten Ontologisierung des "Sammelns" geradezu entgegen gefiebert haben muss.
Das "Stadtgeschichtliche Museum Kraehwinkel" - man moechte niemandem zunahe treten - stellt
nichts anderes dar als den "Dinghaufen um herausgebildete Lokationen", von dem Schloz spricht.
"Das Zuhandene braucht seinen Zeugcharakter nicht zu verlieren, um 'Objekt' einer Wissenschaft
zu werden" - Heideggers Satz machte sich gut ueber dem Eingangsportal so manches Museums,
das im Zuge der wundersamen Bestandsverdoppelung etwa in Baden-Wuerttemberg waehrend
der letzten zwanzig Jahren entstanden ist. Schloz' "'Sprechen' mit den ‚Gegenstaenden' auf allen
Frequenzen eines 'hier bin ich...und wo bist du'" erinnert an die verweifelten Beschwoerungen des
Kustos, seine historischen Bierhumpen und Vereinsfahnen moegen jene identitaetsbildenden Aus-
kuenfte erteilen, welche seine Kulturdezernentin bei der Gruendungsfeierlichkeit herbeiorakelt hat.
Und die Heideggerismen in Schloz' Ableitung des Sammelwesens aus der Nahrungsaufnahme der
Urzeit aehneln verblueffend den Aufforderungen zur Handgreiflichkeit, mit denen das moderne
"interaktive Museum" seine jugendlichen Besucher vom Denken und Lernen abhaelt: "Be-Greife!"

Empfohlene Zitation:

Bodo-Michael Baumunk: [Rezension zu:] Schloz, Thomas: Die Geste des Sammelns. Eine

Fundamentalspekulation ; Umgriff, Anthropologie, Etymographie, Entlass, Stuttgart 2000. In: ArtHist.net,

15.02.2002. Letzter Zugriff 19.02.2026. <https://arthist.net/reviews/183>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

