
1/4

Global Art

Salzburg, 29.–30.07.2011

Bericht von: Sarah Maupeu, a.r.t.e.s.-Forschungsschule, Universität zu Köln

"Global Art"
Ein Symposium der AICA (Association Internationale des Critiques d’Art, Sektionen

Vom 29. bis 30. Juli 2011 fand im Rahmen der Internationalen Sommerakademie für Bildende
Kunst Salzburg ein Symposium statt, das sich zum Ziel gesetzt hatte, den Begriff der „Global Art“
kritisch zu diskutieren und auf seine Wirksamkeit zu befragen. Eingeladen waren Kunsthistori-
ker/innen, Kurator/innen und Künstler/innen, ihre spezifischen Perspektiven auf die zeitgenössi-
sche Kunstproduktion im Kontext einer global vernetzten Welt vorzustellen. Aus den vielfältigen
Beiträgen ergab sich ein differenziertes Bild von einem Begriff, der die Heterogenität des aktuellen
Kunstgeschehens nur schwerlich zu fassen vermag.

Das Symposium war in drei Sektionen unterteilt, die jeweils mit einer Podiumsdiskussion abgesch-
lossen wurden. In der ersten Sektion „What is global art history“ wurde die kunsthistorische Per-
spektive diskutiert.  Der Kunsthistoriker Hans Belting (Karlsruhe) führte in die Geschichte des
Begriffs  „Weltkunst“  ein:  Um 1900 im deutschsprachigen Raum eingeführt,  handelte  es  sich
zunächst um einen kolonialen Begriff, der sich ausschließlich auf die Kunst der „Anderen“, d.h. auf
vormoderne außereuropäische Kunst beschränkte. Seit den 1980er Jahren werde der Begriff der
„world art“ wieder vermehrt verwendet, die „globale Zeitgenossenschaft“ der Künstler/innen sei
heute  nun das entscheidende Charakteristikum.  Gerade die  zeitgenössische Kunst  stelle  die
Kunstgeschichte jedoch vor neue Herausforderungen bzw. führe sogar zum „Ende der Kunstge-
schichte“.[1] Beltings Forderung: Es müssten ein völlig neuer Ansatz für die „globale“ zeitgenössi-
sche Kunst entwickelt und neue Kunstregionen definiert werden.

Auch die Kunsthistorikerin Monica Juneja (Heidelberg) war der Ansicht, dass sich das kunsthistori-
sche Masternarrativ nicht mehr fortschreiben lasse. Die Pluralität der aktuellen Kunstformen stel-
le die „alte“ Kunstgeschichte und ihren universalisierenden Ansatz in Frage. Eine „neue“, transkul-
turelle Kunstgeschichte berücksichtige dagegen stärker die „agencies“ und breche mit gängigen
kunsthistorischen Taxonomien. Der Fokus liege nun auf dem Spezifischen, Besonderen, Lokalen,
Regionalen und auf den vielfältigen Beziehungsebenen dazwischen. Die Notwendigkeit, spezifi-
sche Standpunkte zu entwickeln, gelte jedoch nicht nur für die zeitgenössische „globale“ Kunst.
Vielmehr müsse auch die bestehende Kunstgeschichtsschreibung unter neuen Gesichtspunkten
überprüft und revidiert werden.

Von der kuratorischen Sichtweise war die zweite Sektion mit dem Titel „What is global art?“
geprägt. Nancy Adajania (Bombay) sprach sich in ihrer Tätigkeit als Kulturtheoretikerin, Kritikerin
und Kuratorin dafür aus, eine „globale Tradition des Südens“ zu begründen. Ausgehend von einer



ArtHist.net

2/4

vergleichbaren historischen Zwangslage der Regionen sei es wichtig, die Affinitäten zwischen Asi-
en, Afrika, Lateinamerika etc. zu betonen, um das westliche Monopol zu brechen und mittels eines
politisch-sozialen „Gegenmodells der Solidarität“ die Welt neu zu ordnen. Mit ihrem Ansatz der
„critical transregionality“ will Adajania eine transformative Ästhetik schaffen und die „agency“ der
Künstler/innen stärken. Die Geographie werde für Kulturschaffende zu einer Nebensächlichkeit,
im Vordergrund stehe die Verbindung von Transnationalität und regionalen Problemen, sowie der
Austausch zwischen Individuen und nicht zwischen Kulturen.

Gerardo Mosquera (Havanna, Panama) beschrieb ausgehend von seinen Erfahrungen als Kurator,
Kritiker und Kunsthistoriker die Probleme von Kunst und Kultur im Kontext eines globalisierten
zeitgenössischen Kunstkreislaufes. Die zeitgenössische Kunst sei einerseits von einem globali-
sierten Kunstsystem geprägt, andererseits gebe es eine Tendenz zur lokalen Verortung – ohne
jedoch die Beteiligung am globalen Diskurs aufzugeben. Trotz der vielfältigen Kommunikations-
möglichkeiten gebe es immer noch starke Asymmetrien: Neben den globalen Zentren existierten
weiterhin „zones of silence“, und die Süd-Süd-Beziehungen seien viel zu wenig entwickelt. Auch
das „English of Art“, das eine interkontextuelle Kommunikation ermögliche, trage gleichzeitig zur
Konsolidierung bestehender Strukturen bei. Mosquera kritisierte ebenfalls das Konzept der „An-
thropophagia“,[2] das im frühen 20. Jahrhundert in Lateinamerika für postkoloniale Kunst entwi-
ckelt worden war. Die in der Antropophagie-Bewegung postulierte kritische Aneignung und Neuin-
terpretation westlicher Paradigmen als Akt des Widerstands berge die Gefahr, bestehende hege-
moniale Strukturen zu reproduzieren,  anstatt  sie zu brechen. Mosquera plädierte stattdessen
dafür,  dass  sich  Künstler  nicht  mehr  mit  der  Aneignung  der  westlich-internationalen  Kultur
beschäftigen, sondern direkt an der Schaffung einer pluralistischen Meta-Kultur arbeiten.

Die dritte Sektion „What is the relation of global art and regional development?“ schließlich widme-
te sich der Perspektive der Künstler/innen. Der Künstler Jitish Kallat (Mumbai) fragte zunächst
nach der lokalen Verortung von Kunstwerken, ihrem „geo tag“: Welche Rolle spielen die Meta-Da-
ten Zeit und Ort der Herstellung? Benötigen Kunstwerke eine Art „location neutrality“, um nicht
vom kulturellen Kontext dominiert zu werden? Zwar könnten die lokalen Spezifika nicht ignoriert
werden, in einigen Fällen erhielten Kunstwerke aber eine Art „kompromittierte Mobilität“, d.h. nur
durch eine lokal-kulturelle Zuordnung wird der Zugang zum globalen System möglich. Noch bis in
die 1990er Jahre waren außereuropäische Künstler/innen vom globalen Kunstgeschehen – mit
Großveranstaltungen wie der Documenta in Kassel – ausgeschlossen. Heute dagegen sei es ange-
sagt, außereuropäische Künstler/innen einzuladen. Als ein weiteres Merkmal der Globalisierung
nennt Kallat die Entstehung von Künstlerkollektiven seit den 1990er Jahren, die einen „peer-to-
peer“-Austausch über regionale Grenzen hinweg beförderten. In seinen Arbeiten rezipiert Kallat
sowohl die „lokalen“ Geschichten Indiens wie auch „globale“ Ereignisse, wie etwa 9/11.

Bassam El Baroni (Alexandria), Kurator und Kritiker, beschäftigte sich mit der Frage der Universali-
tät in der zeitgenössischen Kunst. Es gebe bisher zwei Arten des Universalismus: Die „old school
european universality“ des westlichen Modernismus und eine seit den 1980er Jahren existierende
„paradox universality“, die auf einer multikulturellen Logik beruhe. Die Herausforderung sei nun,
eine dritte Universalität anzustreben, die die Partikularismen und Essentialismen der bestehenden
Universalitäten durchbreche. Nach El Baroni ist auch der Unterschied zwischen „fine art“ und „con-
temporary art“ auf die unterschiedlichen Universalitätskonzepte zurückzuführen: „Fine art“ basiere
auf der „old school“ Universalitätsvorstellung, deren Kern die Individualität des Künstlers sei, zeit-



ArtHist.net

3/4

genössische Kunst dagegen auf einer multikulturalistischen, pluralistischen und damit "paradoxen
Universalität". Im Gegensatz zu den fine art-Künstler/innen sähen die zeitgenössischen Künst-
ler/innen keine Notwendigkeit mehr, sich selbst in eine lineare Kunstgeschichte einzuordnen.

Die Künstlerin, Autorin und Aktivistin Senam Okudzeto (Schweiz, Ghana, Großbritannien, USA)
berichtete von ihrer Unzufriedenheit mit den bestehenden Kategorisierungen, wie African, Femi-
nist, etc. Zusammen mit dem Wunsch, aktiv zur Gesellschaft beizutragen, führte diese Unzufrie-
denheit zur Gründung der NGO „Art in Social Structures“ (AISS), die von Künstler/innen unter-
schiedlicher Nationalitäten geleitet wird und Projekte in Ghana realisiert. Okudzeto bezeichnete
sich selbst als globalisierte bzw. transnationale Künstlerin, betonte jedoch, dass sie kein „global
artist“ sei. Lokalität spiele bei ihren Werken eine doppelte Rolle: Einerseits arbeite sie selbst mit
lokalen Themen, andererseits habe sie bei der Rezeption der Werke auch lokale Sehweisen beob-
achtet.

Eine Definition des Begriffs „global art“ wurde auch im Verlauf des Symposiums nicht gefunden.
Einig waren sich alle Beteiligten, dass globale Kunst weder ein Stil ist, noch mit dem globalisier-
ten, kapitalistischen Kunstsystem identisch ist, das lediglich eine Art Hintergrundfolie darstelle.
Auffällig war, dass die Kategorisierung als „global artist" für das Selbstverständnis der vertretenen
Künstler/innen wie Kallat oder Okudzeto kaum eine Rolle spielte. Der Künstler Peter Friedl (Berlin)
verweigerte sich gar jeglichem Kategorisierungsversuch. Auch aus der Sicht der Kunstkritik biete
der Begriff der „global art“ keinen Mehrwert – so die Kritikerin Maria Lind (Stockholm).

Trotz der konstatierten Unzulänglichkeit des Begriffs „global art“ zeigten sich in den Vorträgen
und Diskussionen große Übereinstimmungen in den Beobachtungen der Tendenzen der aktuellen
Kunstproduktion im globalen Kontext: Entgegen der immer wieder postulierten drohenden Homo-
genisierung der Welt, lässt sich in der zeitgenössischen Kunst eine Pluralisierung beobachten:
Akteure und Orte der Kunstproduktion vervielfältigen sich, und Kunst wird nicht mehr nur in den
meist westlichen Zentren, sondern auch dezentral „lokal“ produziert und rezipiert. Einerseits findet
also eine Regionalisierung statt, eine Aufwertung des Lokalen, andererseits werden für alle Akteu-
re des Kunstsystems, seien es Künstler/innen, Kurator/innen oder Rezipient/innen, fixierte regiona-
le Verortungen immer bedeutungsloser. Diese Entgrenzung der Kunst lässt bestehende Kategori-
sierungen der Kunstgeschichte obsolet werden und zwingt die Disziplin, eine Revision ihrer wis-
senschaftlichen Grundlegungen vorzunehmen. Überzeugend ist deshalb die von allen Teilneh-
mer/innen formulierte Forderung, dass sich die Kunstgeschichte von alten „master narratives“
lösen muss, um neue, pluralistischere Zugänge zu entwickeln, will sie nicht ihre Legitimität verlie-
ren. Wie diese neue Kunstgeschichte jedoch konkret aussehen könnte, blieb trotz der vielfältigen
theoretischen Konzepte offen.

Anmerkungen:

[1] Hans Belting: Das Ende der Kunstgeschichte? München: Deutscher Kunstverlag, 1983.

[2] Der Begriff wurde 1928 von dem brasilianischen Schriftsteller Oswald de Andrade, Begründer des "tropi-

schen Regionalismus“, in seinem "Manifesto Antropófago" geprägt. (In: Jorge Schwartz (Hg.): Vanguardas

Latino-Americanas, São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1995.)

Empfohlene Zitation:

Sarah Maupeu: [Tagungsbericht zu:] Global Art (Salzburg, 29.–30.07.2011). In: ArtHist.net, 25.10.2011.

Letzter Zugriff 11.01.2026. <https://arthist.net/reviews/1803>.



ArtHist.net

4/4

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

