
1/5

Nonhuman Agents in Art, Culture and Theory

Art Laboratory Berlin, Prinzenallee 34, 13359 Berlin, 24.–26.11.2017

Bericht von: Noam Gramlich, Universität Potsdam

In der 2015 erschienen Anthologie „The Nonhuman Turn“ stellt der Herausgeber Richard Grusin
fest, dass beinah jedes Problem des 21. Jahrhunderts - Klimawandel, Dürre, Hungersnot, Biotech-
nologien oder Privatsphäre - unauflöslich mit dem Nichtmenschlichen, also etwa Tieren, Körpern,
Materialien, Techniken, organischen oder geophysikalischen Systemen, verknüpft ist. Deswegen,
so Grusins Forderung, ist eine breite Beschäftigung mit dem Nichtmenschlichen dringend notwen-
dig [1]. Debatten wie diese nahmen sich die VeranstalterInnen der Tagung „Nonhuman Agents in
Art, Culture and Theory“ zum Ausgangspunkt, um nichtmenschliche Subjektivitäten besonders in
der Kunst zu befragen. Ausgerichtet wurde die Veranstaltung von der Forschungs- und Ausstel-
lungsplattform Art Laboratory Berlin, die sich mit künstlerischen Positionen an der Schnittstelle zu
den Naturwissenschaften beschäftigt. Auch während der dreitägigen Veranstaltung kamen Künst-
lerInnen  und  WissenschaftlerInnen  aus  der  (Mikro-)Biologie  sowie  der  Geisteswissenschaft
zusammen. Gemeinsam diskutiert wurde über Phänomene wie das Internet des Waldes und das
Mikrobiom vor den vielfältigen Hintergründen des Posthumanismus, dem Verhältnis zwischen
KünstlerIn und lebendigem Material oder der Einordnung aktueller KünstlerInnenpositionen in die
Geschichte der Bioart. Die Tagung stellte die theoretische Rahmung und den Abschluss des zwei-
jährigen Ausstellungsprogramms der Reihe „Nonhuman Subjectivities“ dar [2].

Der Vormittag des ersten Tages nahm sich der grundlegenden Herausforderung an, mittels der
ontoepistemologischen Theorien  des  Spekulativen  Realismus und Neuen Materialismus eine
Redefinition zentraler Begriffe wie Handlungsfähigkeit, Empfindungsfähigkeit und Intelligenz vor-
zuschlagen. Diese sollten mit Bezug auf künstlerische Strategien diskutiert werden, wie die Veran-
stalterInnen Regine Rapp und Christian de Lutz in ihrer Begrüßung herausstellten.

Rahma Khazam (Paris) schlug vor, Handlungsfähigkeit mit Karen Barads performativ-agentiellem
Materialismus und Tim Ingolds Ökologie der Materialien zu verstehen [3]. Handeln stellt in diesen
Konzepten weder Eigenschaft noch Besitz eines Subjekts dar, sondern wird als de/aktivierte Parti-
zipation in einem mehr als menschlichen Gefüge verstanden. Khazam unterstrich, dass diesem
Verständnis von Handlungsfähigkeit eine erkenntnistheoretische Schwierigkeit innewohnt. Ihr Vor-
tragstitel „The sardine can looks back... “ paraphrasiert eine Schilderung Jacques Lacans, die auf
eine unüberbrückbare Differenz zwischen Auge und Blick, zwischen Gesehenwerden und Sehen
hinweist [4]. Mittels dieser von der Psychoanalyse proklamierten Differenz betonte Khazam die
Schwierigkeit, die Perspektive nichtmenschlicher Subjektivitäten einzunehmen.

An die Frage der Erfahrbarkeit des Nichtmenschlichen sowie den mehr als menschlichen Umwel-
ten knüpfte der Vortrag von Desiree Förster (Potsdam) an. Förster führte u.a. vor dem Hintergrund
von Alfred N. Whiteheads Prozessphilosophie aus, wie etwa Philipp Rahms „Hormonorium“ als



ArtHist.net

2/5

künstlerisches Beispiel einer affektiv-interrelationalen Ökologie verstanden werden kann. Künstle-
rische Projekte wie dieses richten sich an ein „ästhetisches Nichtbewusstes“, wie Förster diesen
interrelationalen Moment nennt, indem sie weder den Primärsinn des Sehens noch das Sprechen
adressieren, sondern mit sensorischen oder räumlichen Elementen wie Hitze oder Vibration arbei-
ten.

Auch Maja Smrekars (Ljubljana) stellte mit ihrer vierreihigen Serie „K-9_topology“, dem letztjähri-
gen Ars-Electronica-Siegerprojekt, eine Möglichkeit vor, sich dem Nichtmenschlichen über eine
biotechnologisch verstärkte, körperliche Ebene zu nähern. Smrekar lebte mehrere Monate gemein-
sam mit Wölfen in einer „hybriden Familie“. Außerdem extrahierte sie sich sowie ihrem Hundege-
fährten Serotonin, welches sie anschließend miteinander verschmolz. Das für die Tagung zentrale
Anliegen, die Dezentralisierung des Menschen künstlerisch auszuloten, fand in diesem Beispiel
der Bio- bzw. Hybrid Art eine anschauliche Umsetzung. Nicht die Kultur des Menschen wurde der
Natur des Tieres entgegengestellt, vielmehr wurde unter Bezug auf Donna Haraways Konzept der
„Companion Species“, das von einer Co-Evolution zwischen Hund/Wolf und Mensch ausgeht [5],
das Kontinuum zwischen Wolf-Mensch-Hund thematisiert.

In der anschließenden Paneldiskussion wurde über die Forderung eines nonlinguistic turn gespro-
chen, wie es die Veranstalterin Rapp nannte und damit einen wichtigen Moment der Tagung mar-
kierte. Die Abkehr von Sprache ist als Reaktion auf die Problematik zu verstehen, dass ein Erken-
nen nichtmenschlicher Subjektivität - wird von dieser ausgegangen - nicht mittels intelligiblen-men-
schlichen Systemen erfolgen kann. Denn darin ähnelte sich das Verständnis der Tagungsteilneh-
merInnen: „nonhuman art“ meint vorrangig künstlerische Positionen, welche Riechen, Berühren
und Hören adressieren. Damit sind die Sinne aufgerufen, die Menschen mit anderen Spezies
gemeinsam haben. Wie Heather Barnett (London) feststellte: „Slime mould can smell, but it can't
see and can't talk.“

Nach dem philosophisch ausgerichteten Vormittag gaben die nächsten Panels Einblicke in biologi-
sche Forschungen der Myzelien und ihrer Symbiosen: Lebewesen und Lebensformen, deren Erfor-
schung gegenwärtig noch in den Kinderschuhen steckt und die von verschiedenen Seiten nahezu
euphorisch debattiert werden. Joana Bergmann und Vera Meyer (beide Berlin) stellten in ihren Vor-
trägen dem primär nichtwissenschaftlichen Tagungspublikum zum einen die speziesübergreifen-
de Kommunikation der symbiotischen Verbindung von Bäumen und Pilzen („Internet der Bäume“)
und zum anderen die Besonderheiten des Myzels, dem verborgenen unterirdischen Teil von Pil-
zen, vor.

Dass das Myzel  diesseits seiner  ökonomischen Nutzbarmachung (z.B.  Rekompostierung von
Pflanzenschutzmittel) das Potenzial eines künstlerischen „co-creaters“ zu besitzen verspricht und
philosophische Fragen in Bezug auf die Vorstellung autopoietischer Subjekte aufzuwerfen ver-
mag, war Thema der Präsentationen von Saša Spačal und Mirjan Švagelj (beide Ljubljana). In ihrer
immersiven Kunstinstallation „Myconnect“ wird das Nervensystem eines Menschen mit einem
Myzel über eine Feedback-Schleife mittels Herzschlagsensor, Kopfhörern und Vibrationsmotoren
verschaltet. Impulse des Herzschlages werden an das Myzel ausgesendet und als moduliertes Sig-
nal über Schall-, Licht- und Tastsensorik zurück auf den menschlichen Körper übertragen, der infol-
ge des Reizes auf sein Nervensystem die Rhythmik seines Herzschlags ändert. Spačal und Šva-
gelj  verstehen die Mykorrhizaltechnologie in dieser biotechnologischen Verschaltung nicht als



ArtHist.net

3/5

inertes Material, sondern als eigene bzw. eigenwillige Lebensform. Damit wurde eine zentrale Fra-
ge der Tagung aufgeworfen,  die das Verhältnis von KünstlerInnensubjekt und künstlerischem
Material problematisiert. Es stand zur Diskussion, ob Mikroben, Schleimpilze und Hunde wirklich
als „co-laborer“ oder „co-acting“ verstanden werden können. TARSH BATES (Perth) und Heather
Barnett unterstrichen, dass die Kontrolle über das lebendige Material nur anfänglich und nur mit-
tels Messungen oder Protokollen versucht wird aufrechtzuerhalten. Einig waren sich sowohl die
VertreterInnen der Wissenschaft sowie der Kunst darin, dass letztendlich die materielle Unbere-
chenbarkeit ausschlaggebend für den Ausgang des künstlerischen Projektes sowie des wissen-
schaftlichen Experiments ist.

Den ersten Tag beschloss Monika Bakke (Posen) mit ihrer Keynote „The Force of Radical Open-
ness: Multispecies Alliances Beyond the Biological“. Bakke schlug den Begriff „Metabolismus“
vor, um die bisherigen Diskussionen um anorganische Prozesse der Minerale zu erweitern. Gera-
de im Hinblick auf heutige industriell-technologische Prozesse, so Bakke, zeigen sich eine Vielzahl
neuer Metabolismen zwischen Organischem und Anorganischem. Bakke forderte, den Ursprung
des Lebens als einen mehr als organischen zu verstehen und die Vorstellung von Leben diesseits
der  Favorisierung  von  auf  Kohlenstoff  basierenden  Lebensformen  für  andere  Chemien  des
Lebens z.B. auf Phosphorbasis zu öffnen.

Der zweite Tag widmete sich den Mikrosubjektivitäten der Mikroben und Schleimpilze. Während in
der Mikrobiologie lange die Vorstellung dominierte, dass Bakterien winzige Einzeller seien, fand
vor einigen Jahren ein Umbruch im wissenschaftlichen Denken statt. Inzwischen wird von komple-
xen und dynamischen Bakterienkolonien (Biofilm) ausgegangen, die nicht nur die größte Biomas-
se der Erde bilden, sondern aufgrund der morphogenetischen Prozesse als „active matter“ verstan-
den werden, wie Regine Hengge (Berlin) in ihrem Vortrag ausführte. Diese „unsichtbaren Kulturen“
siedeln auch auf menschlichen Körpern, der damit zu einem Ökosystem (Biom) wird.

Dass Mikrobenkulturen gegenwärtig auf reges künstlerisches Interesse stoßen, stellte Ingeborg
Reichle (Wien) vor. Anhand u.a. Sonja Bäumels Bioart-Projekt „Fifty Percent Human“, das syntheti-
sche Biologie und Do-it-yourself-Biologie kombiniert, arbeitete Reichle die Bandbreite der künstleri-
schen Strategien heraus, welche die Vorstellung eines abgeschlossenen menschlichen Ichs hinter-
fragen. Dass KünstlerInnen wie Tarsh Bates (Perth), François Joseph Lapointe (Montreal), Anna
Dumitriu (Brighton), Robertina Šebjanič (Ljubljana) und Vivian Xu (Shanghai) die lebendige Materie
zum Fokus ihrer Arbeit machten, interpretierte Regine Rapp in ihrem zusammenführenden Vortrag
als neues Paradigma in der Kunst. Unter Bezug auf Barad, die an mehreren Stellen als Gewährsper-
son der Tagung aufgerufen wurde, konstatierte Rapp einen Umbruch des (sprachlichen) Anti-Re-
präsentationalismus in der Kunst.
Dass sich KünstlerInnen den anderen Subjektivitäten nicht mittels Darstellungen nähern, sondern
mittels anti-repräsentationalistischen Strategien, zeigte Heather Barnett in ihrer künstlerischen
Auseinandersetzung mit Schleimpilzen. Statt dem Schleimpilz, einem kollektiven Organismus mit
Erinnerungs- und Lernvermögen, als eine dem Menschen radikal andere Entität gegenüberzustel-
len, arbeitet Barnett an der Frage, wie sich in einer Art performativen Achtsamkeitsübungen in
einer Menschengruppe ein kollektives Verhalten im Sinne von „being slime mold“ z.B. über die Syn-
chronisierung der Atmung herstellen lässt.

Nach der ersten Sektion des letzten Tages, in welcher verschiedene Formen der Bedrohung für



ArtHist.net

4/5

Nichtmenschen diskutiert wurden, fand mit BIRGIT SCHNEIDERS (Potsdam) Vortrag eine bisher
neue Perspektive Einzug in die Diskussion. Schneider schlug eine medientheoretische Perspektive
vor, um die Frage nach der Wahrnehmung nichtmenschlicher Perspektiven zu schärfen. Nach
einem kurzen Einblick in die Umweltlehre von Jakob Johann von Uexküll, welcher von subjektab-
hängigen Umwelten z.B. einer Zecke oder eines Seeigels ausging, kontrastierte Schneider diesen
ökologischen Versuch einer individuell-tierischen Innenschau mit aktuellen Virtual-Reality-Projek-
ten. Projekte, wie i-animal versprechen ein emphatisches Einfühlen in z. B. einen Igel mittels der
Computersimulation seines Sehfeldes, das in 360°-Videos und in VR-Brillen gezeigt wird [7]. Diese
Technologien ermöglichen jedoch, so Schneider, lediglich die mediale Interpretation der tierischen
Wahrnehmung. Wie Schneider pointiert feststellte: „It’s not about ‚becoming animal‘ but about ‚be-
coming media‘.“

Mit Schneiders Vortrag wurde das bisher wenig präsente und doch stets unterschwellige Thema
der (Medien-)Technologien adressiert. Deutlich wurde während der Tagung, dass das Ins-Verhält-
nis-Setzen von Menschen und oftmals nanokleinen Nichtmenschen fast nie mit dem „nackten
Auge“ stattfindet (Švagelj, Hengge), dass künstlerische Arbeiten mittels biotechnologischer oder
körpertechnischer Verschaltung arbeiten (Smrekar, Spačal, Švagelj, Barnett) und dass für die Vor-
hersagbarkeit der Bewegungen der „lebendigen Materialien“ z.B. Computersimulationen einge-
setzt werden (Barnett). Wurde an mehreren Stellen an ein Anti-Repräsentationalismus appelliert,
blieb die Beschäftigung mit den medialen Darstellungen bzw. den Apparaten, wie Barad sagen
würde, als ebenfalls Nichtmenschliches in den meisten Fällen aus. Um den eingangs erwähnten
Grusin zu zitieren: „Technical mediation itself needs to be understood as a nonhuman process wit-
hin which or through which humans and nonhumans relate.“ [8]

Abgesehen von dieser Art des Nichthumanen, welches sozusagen das technisch Unbewusste der
Debatten bildete, war es erfolgreiches Ziel der Tagung, die Tendenz des Nonhumanen in der zeit-
genössischen Kunst herauszustellen, die - so konnte gezeigt werden - das Potenzial einer einge-
henderen kunstwissenschaftlichen Beschäftigung besitzt.

Das Risiko, dass das Thema des nichtmenschlichen Lebendem in einer euphorischen Geste aufge-
nommen wird  -  und darin  verharrt  -,  hat  die  Tagung in  ihren starken Momenten erfolgreich
umschifft. Das versprochene Tagungsziel der Dezentralisierung des Menschen resultierte im bes-
ten Fall nicht in der schwer haltbaren Behauptung einer Entmachtung des Menschen. Allen diszipli-
nären  Missverständnissen  der  TagungsteilnehmerInnen,  welche  stellenweise  auftraten,  zum
Trotz, in diesem Punkt waren sich Kunst, Philosophie und Biologie einig: Von Nichtmenschen und
ihren Ökosystemen lässt sich lernen, die hartnäckige Vorstellung eines Subjekts diesseits von
Rationalität,  Intentionalität  und Autonomie ein  erneutes Mal  zu überdenken.  Dass Menschen
immer mit Nichtmenschen ko-evolvieren, ko-existieren und ko-laborieren - wenn auch meistens
wenig bewusst -,  fand wären der Tagung anschauliche Beispiele und nahm sich nicht zuletzt
immer wieder passenderweise Haraways Ausspruch „Making kin, not babies“ zum Vorbild.

[1] Richard Grusin: Introduction, in: ders. (Hg.): The Nonhuman Turn, Minneapolis 2015 2015, VII-XXIX, hier

VII.

[2] Folgende SprecherInnen konnten in dem Bericht nicht berücksichtigt werden: Špel Petrič, Anna Dumi-

triu, François Joseph Lapointe, Tarsh Bates, Daniel Renato Lammel, Laura Benítez Valero, Mary Maggic,

David Sepkoski, Robertina Šebjanič, Vivian Xu sowie die Gesprächsrunde mit Alanna Lynch, Margherita



ArtHist.net

5/5

Pevere, Theresa Schubert, Sarah Hermanutz, Heather Barnett und plan b.

[3] Karen Barad: Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the

Entanglement of Matter and Meaning, Durham, NC 2007. Tim Ingold: Toward an Ecology of Materials, in:

Annual Review of Anthropology

Vol. 41, 2012, 427-442.

[4] Jacques Lacan: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Das Seminar Buch XI, Weinheim, Berlin

1987, 101.

[5] Donna Haraway: The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Significant Otherness, Chicago

2003.

[6] Barad: Meeting the Universe Halfway, 97-188.

[7] http://ianimal360.de/

[8] Richard Grusin: Introduction, XIV.

Empfohlene Zitation:

Noam Gramlich: [Tagungsbericht zu:] Nonhuman Agents in Art, Culture and Theory (Art Laboratory Berlin,

Prinzenallee 34, 13359 Berlin, 24.–26.11.2017). In: ArtHist.net, 23.01.2018. Letzter Zugriff 30.01.2026.

<https://arthist.net/reviews/17193>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

http://ianimal360.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

