
1/6

Between Fetish & Art. Is sculpture transcultural,
global, universal?

Universität Duisburg-Essen, Ruhr-Universität Bochum, 13.–15.01.2011

Bericht von: Alma-Elisa Kittner, Universität Duisburg-Essen
Ilka Potthast, Krefeld

[English version below]

Mit  der Fokussierung der Vorkommensweisen des Skulpturalen in unterschiedlichen Kulturen
suchte die Tagung „Zwischen Fetisch und Kunstwerk. Skulptur transkulturell, global, universal?“
nach neuen methodischen Perspektiven für das Fach Kunstgeschichte, das sich erst in jüngster
Zeit auch transkulturellen Ansätzen zu Artefakten widmet. Aktuelle Positionen der Bildwissen-
schaft haben rituelle Praktiken in den Blick genommen, jedoch vor allem Bilder und ihre magi-
schen Inszenierungen untersucht. Die Skulptur und das Artefakt, der Zusammenhang von magi-
scher Dinglichkeit und „objecthood“ im Sinne der modernistischen Kunstdebatte blieben meist
außen vor, so der Befund der OrganisatorInnen. Die vom Institut für Kunst und Kunstwissenschaft
der Universität Duisburg-Essen (Gabriele Genge) und dem Kunstgeschichtlichen Institut der Ruhr-
-Universität  Bochum  (Beate  Söntgen)  konzipierte  Tagung  thematisierte  die  Erscheinungs-,
Gebrauchs- und Wirkungsweisen von Skulptur und Objekt, Ding und Fetisch in kulturübergreifen-
der Perspektive.
Die Tagung näherte sich der Thematik in vier Sektionen. Im Rahmen der ersten Sektion mit dem
Titel „Phenomenologies“ kamen die disziplinären Differenzen in der Wahrnehmung und Beschrei-
bung von Dingen und Artefakten zur Sprache – Differenzen, die Hierarchisierungen und unter-
schiedliche Vorstellungen von Alterität produzieren. So untersuchte der Auftaktvortrag Sylvester
Ogbechies die Rolle der Fotografie bei jenem Prozess, den er als moderne Warenfetischisierung
afrikanischer Skulptur betrachtet. Der Fokus lag auf den fotografischen Katalog-Illustrationen pri-
vater Sammlungen, die für das seinen numinosen Rezeptionskontexten entrissene Artefakt Deu-
tungshoheit übernehmen und es zum modernen westlichen Bild-Fetisch mit neu konstruierter Her-
kunft und Geschichte wandeln. Die hier bereits diskutierte Frage, inwieweit eine „globale“ Kunst-
wissenschaft in der Lage ist, jene ökonomisierten Rezep-tionskontexte afrikanischer Skulptur zu
überschreiten, wurde nachfolgend von Christian Kravagna aufgegriffen. Er nahm den kolonialkriti-
schen Film von Chris Marker und Alain Resnais „Les statues meurent aussi“ zum Ausgangspunkt
seiner Recherche. Beginnend beim New Negro Movement verhandelte er die moderne Geschichte
einer transatlantischen bzw. nicht-westlichen Ästhetik, die auf der musealisierten afrikanischen
Maske, ihrer bildmagischen Wirkung sowie künstlerischen Rezeption basiert. Die folgenden Beiträ-
ge wandten sich schließlich allgemeineren Phänomenen zu, bei denen jeweils Wirken und Wahr-
nehmung von Bild und Artefakt implizite kulturelle Traditionen und Sinneshierarchien erkennbar
machen. So fragte Kitty Zijlmans danach, ob und wie innerhalb der Institution des Museums skulp-
turale Partizipationskunst migrantische Positionen sichtbar machen kann. Mit einer digitalen Füh-



ArtHist.net

2/6

rung durch die Ausstellung „The Unwanted Land“, die einen kollaborativen Prozess um Phänome-
ne von Entwurzelung und Resettlement anstoßen will, zeigte Zijlmans Perspektiven transkulturel-
ler Inszenierungspraxis, die phänomenologische und diskursive Deutungen des „Fremden“ in inter-
aktiven Handlungskontexten, im Umgang mit Objekten und räumlichen Konstellationen eröffnen
wollen.  Wie  fotografische  Bildmedien  als  ritualisierte  Kultobjekte  des  Sufismus  im  Senegal
benutzt und auf diese Weise zu Objekten werden, war Gegenstand des Vortrags von Thomas Rein-
hardt. Am Beispiel der einzigen existierenden Fotografie des Cheikh Ahmadou Bamba und deren
eingeschriebenem Heilsversprechen diskutierte Reinhardt die lokale „agency“ der Fotografie, die
selbst zu einem Artefakt geworden ist. Dass magische und sinnliche Performanz eines rituellen
Gegenstandes auch im Kontext eines als „primitiv“ klassifizierten Katholizismus wirksam ist, zeig-
te Barbara Vinken. Der dem religiösen Gebrauch des Rosenkranzes innewohnende Fetischismus
sei, so Vinken, als exotistische Wendung ursprünglich europäisch-paganer Idolatrie zu verstehen,
deren Latenz in der sich selbst als aufgeklärt begreifenden Moderne der Vortrag nachzeichnete.
So stigmatisiere die protestantisch geprägte Moderne im Katholizismus, in Handhabe und Vereh-
rung des Rosenkranzes, das unheimliche „Andere“ im Herzen Europas.
Die zweite Sektion, betitelt mit „Production of Knowledge“ verfolgte die Rolle von Artefakten bei
der Entstehung von theoretischem Wissen und dessen kulturübergreifender Distribution. So mach-
te Ikem Stanley Okoye im zeitgenössischen Afrika einen „neuen Fetischismus“ aus. Im Rekurs auf
neuzeitliche westafrikanische Fetischismus-Theorien – u.a. von William Bosman (1705) und Tho-
mas Edward Bowdich (1819) – stellte er das Interagieren prämoderner und moderner Fetischkon-
zepte in aktuellen Video- und Filmproduktionen in Ghana vor. Charlotte Klonks Vortrag wandte
sich der Inszenierung afrikanischer Skulptur in den elitären Wohnräumen und musealen Wissens-
räumen in den 1920er und 1930er Jahren zu. In der Ausstattung privater wie öffentlicher Interi-
eurs zeigten sich im Umgang mit  den Artefakten unterschiedliche,  der jeweiligen Einrichtung
zugrunde liegende Kulturtheorien. Die von Einfühlung bis zu demonstrativer Betonung des Frem-
den reichenden Weisen der Aneignung gingen einher mit ästhetischer Diversität in der mise-en-
-scène der Räume. Angela Stercken untersuchte ausgehend von Jean-Michel Basquiats Begriff-
lichkeit der „facts“ dessen komplexes Bildrepertoire, das die Agency „afrikanischer“ Artefakte ins
Werk setzt. Der Flux von Waren und Wissensmodellen, von Fakten als transkulturellen Dingen, bil-
det eigenständige Handlungs- und Erfahrungsformen von Wissen aus. Sie überschreiten – im Sin-
ne Bruno Latours – die Materialität und Ikonizität des westlichen Bildbegriffs, aber auch gängige
Vorgaben moderner Wissenspraxis. Kerstin Meincke skizzierte, wie sich die Fotografin Germaine
Krull im ehemaligen Französisch-Kongo 1942 innerhalb der propagandistischen Bildproduktion
der Freien Französischen Streitkräfte (FFL) positionierte. Ihre Fotografien liefern mythisierte Bilder
des kolonialen Arbeitsalltags, in dem vormoderne Körper- und Arbeitstechniken, der Gebrauch von
Artefakten und deren Inszenierung als Dokumente „afrikanischer“ Geschichtsschreibung ausge-
wiesen werden. Einen weiteren Beitrag zur künstlerischen Auseinandersetzung mit Techniken
moderner Wissenspraxis lieferte Viktoria Schmidt-Linsenhoff. Sie stellte Ausschnitte ihres gemein-
sam mit Dieter Reifrath entstandenen Filmprojektes „Der Hof“ vor, in dem das Atelier des Künst-
lers Issa Samb, Hauptvertreter der Avantgarde-Gruppe Laboratoire Agit'Art, als intermedial insze-
niertes „Labor“ fungierte. Die dort installierten Holzskulpturen und Artefakte verweisen auf einen
anti-akademischen, offenen Kunstbegriff im Dakar der beginnenden 1970er Jahre. Installative Pra-
xis, historische Dokumentation und Performance werden zu Medien einer lokalen, anti-staatlichen
Kunstgeschichte.
Joseph Adandés Abendvortrag leitete die dritte Sektion ein, die unter dem Titel „Under the Influen-



ArtHist.net

3/6

ce of Things“ die Grenzen zwischen Dingmagie, Kunstwerk und Fetischismus als Herausforderung
einer transkulturellen Kunstwissenschaft betrachtete. Mit seiner Untersuchung der westafrikani-
schen Praxis des „bocio“, einer rituellen Form der Holzbearbeitung, stellte Adandé neue kunstge-
schichtliche Methoden und ästhetische Konzepte zur Erschließung eines historischen Phäno-
mens vor, das lange Zeit als „fetischistische Praxis per se“ aus dem Kanon der Kunstgeschichte
ausgeschlossen wurde. John Picton plädierte am folgenden Tag für ein Überdenken der eurozen-
trischen Chronologien. Künstlerische Praktiken und ihre Rezeption sollten nicht allein in den durch
Kolonialisierung geprägten Ländern kulturübergreifend untersucht werden; vielmehr sollte auch
der Transfer in Regionen in den Blick kommen, die bereits früher durch Handelsbeziehungen ver-
knüpft waren, so etwa im westafrikanischen Königreich Benin oder im europäischen Portugal.
Ertragreich seien Analysen skulpturaler Praktiken und der traditionellen „Aktivierung“ magischer
Objekte, die die modernistische Kunstgeschichte weder in ihrem skulptural-rituellen Aspekt noch
in ihrer ästhetischen Dimension beachtet habe. Dass das Fach sich gleichwohl an der sakralisie-
renden Ästhetisierung von Artefakten einer kulturell „fremden“ Alltagswelt beteiligt hat, zeigte Eva-
-Maria Troelenbergs Beitrag zur Ausstellung „Meisterwerke mohammedanischer Kunst“ von 1910
in München; hier wurden islamisch geprägte Kultobjekte als elitäre „Meisterwerke“ inszeniert. Das
Konzept der "Contact Zone" nutzend, beschrieb Troelenberg Techniken der Selbstversicherung
einer konservativen Kunstgeschichte, die sich von den ethnographischen Sichtweisen des Orienta-
lismus zu lösen suchte, indem sie klassische Genie-Konzepte am fremden Gegenstand aktualisier-
te. Hans Körner wiederum vertrat, ausgehend von der Installationspraxis moderner Porträtplastik
und ihrer phänomenologischen Deutung, die These, dass eine moderne Kunstgeschichte, die das
Kunstwerk  als  „Factum“ im doppelten  Sinne anerkenne,  es  unvermeidbar  in  die  Nähe eines
Fetischs rücke. Neben dem vom Künstler intendierten Erscheinungsbild existiert laut Körner stets
ein zweites, assoziativ geöffnetes Sein des Werks, in dessen Wirkmacht die ethnologischen Tradi-
tionen des Fetisch-Begriffes durchscheinen.
Im Mittelpunkt der letzten Sektion standen schließlich Aspekte politischer Funktionalisierung von
Artefakten und Skulpturen unter dem Titel „Politics of Identity“. Ausgehend von den politischen
Manifesten des brasilianischen Anthropophagismus untersuchte Alexandra Karentzos Strategien
nationaler Identitätsfindung in Brasilien. Sie zeigte, auf welche Weise Kannibalismus, ursprünglich
eine europäische, primitivistische Bezeichnung für unheimliche Praktiken der „Wilden", in metapho-
rischen oder ironischen künstlerischen Konzepten wiederkehrt. In einer Inversion etablierter Hierar-
chien werden europäische Kulturidole im wahrsten Sinne des Wortes als materielle Artefakte einer
ihrem Ursprung fremden Praxis einverleibt. Im zeitgenössischen Argentinien wiederum, so zeigte
Boubacar Traoré auf, übernimmt seit der demokratischen Öffnung die afrikanische Skulptur eine
neue Rolle. Erstmals in Sammlungen und Museen öffentlich positioniert, wird sie zum politischen
Korrektiv gegenüber der Fiktion einheitlicher nationaler Identität. Wie fremde, aber angeeignete
historische Artefakte zu modernen Denkmälern werden können, analysierte Lillian Tseng in ihrem
Vortrag über den Einsatz und die Rezeption antiker Bronzegefäße im zeitgenössischen China. So
fungierte das monumentale, antike „Simuwu“-Bronzegefäß, das während der japanischen Besat-
zung Nordchinas 1939 entdeckt worden war, nach dem Krieg unter Chiang Kai-shek als Zeichen
nationaler  Unabhängigkeit.  Zugleich hat das Gefäß eine Memorial-funktion für  einen verloren
gegangenen älteren Typus („ding vessel“), der etwa auch bei der erneuten Übernahme Hongkongs
in chinesisches Gebiet reaktiviert wird. Schließlich zeigte Melanie Ulz, wie ein deutscher Politiker
seine Sammlung afrikanischer Skulptur benutzte, um sich als Experte, Connaisseur und Vermittler
zwischen den Kulturen auszuweisen. Die Inszenierung politischer „Authentizität“ sollte über afrika-



ArtHist.net

4/6

nische Artefakte erfolgen, die sich, Ironie der Geschichte, als Fälschungen erwiesen.

Weitere Informationen und Programm der Tagung: http://www.between-fetish-and-art.de/

With its focus on manifestations of the sculptural in different cultures, the conference sought to
identify new methodological perspectives for the discipline of art history, which only in recent
times has begun to turn its attention to formulating transcultural approaches for the study of arte-
facts. While current positions in visual studies have looked into ritual practices, they have primari-
ly explored images and their magical staging. The organizers are of the view that the sculpture
and the artefact, and so the relationship between magical thingness and “objecthood” in the sen-
se employed in the modernist art debate, are disregarded in most cases. Conceived by the Institu-
te of Art Studies at the University Duisburg-Essen (Gabriele Genge) and the Institute of Art History
at the Ruhr University Bochum (Beate Söntgen), the conference explored the various modes in
which sculpture and object, thing and fetish appear, how they are utilized, and how they generate
and unfold an effect, taking a cross-cultural perspective.
The conference approached the thematic complex in four sections. Over the course of the first
section – entitled “Phenomenologies” – the differences in how various disciplines perceive and
describe things and artefacts soon emerged, differences which produce hierarchies and varying
notions of alterity. The opening presentation given by Sylvester Ogbechie examined the role play-
ed by photography in the process he considers to be the modern commodity fetishization of Afri-
can sculpture. The focus here was on the photographic catalogue illustrations for private collecti-
ons which assume and set the determinative interpretative horizon for the artefact torn out of its
numinous reception contexts, transforming it into a modern Western visual fetish with a newly
construed background and history. One question already discussed here – to what extent “global”
art studies is able to transcend those reception histories of African sculpture placed under the
economic dictate? – was then addressed in greater detail by Christian Kravagna. He took as his
starting point Les statues meurent aussi, a film by Chris Marker and Alain Resnais critical of colo-
nialism. Beginning with the New Negro Movement he plotted the modern history of a transatlantic
or non-Western aesthetic based on museified African masks, their visually magical effect and
artistic reception. The contributions which followed looked into more general phenomena where
the function and perception of the image and artefact reveal implicit cultural traditions and hierar-
chies of meaning. Kitty Zijlmans for example asked if and how sculptural participatory art can ren-
der migrant positions visible within the institutional setting of the museum. With a digital tour
through the exhibition The Unwanted Land, a project wishing to initiate a collaborative process
concerned with phenomena of dislocation and resettlement, Zijlmans presented perspectives for
a transcultural staging practice that seeks to open up phenomenological and discursive interpreta-
tions of the “foreigner” in interactive contexts of action, in dealing with objects and spatial constel-
lations. How photographic visual media are used as ritualised cult artefacts/objects in Sufism in
Senegal, and in this way are turned into objects, was the topic of Thomas Reinhardt’s lecture. Emp-
loying the example of the sole existing photograph of Sheikh Ahmadou Bamba and its inscribed
promise of salvation, Reinhardt discussed the local “agency” of the image, which itself has beco-
me an artefact. That magical and sensory performative use of a ritual object can also have an
impact in the context of a Catholicism classified as “primitive” was shown by Barbara Vinken. The
fetishism inherent to the religious use of rosary beads needs, according to Vinken, to be under-
stood as an exotic turn given to the originally European-pagan idolatry, and her lecture traced its
latency in a Modernity that conceives itself as enlightened. Thus, a Modernity so strongly influen-

http://www.between-fetish-and-art.de/


ArtHist.net

5/6

ced by Protestantism stigmatised in Catholicism, in the handling and veneration of the rosary, the
strange “Other” in the very heart of Europe.
Entitled “Production of Knowledge”, the second section traced the role played by artefacts in the
formation of theoretical knowledge and its transcultural distribution. Stanley Okoye has discerned
a “new fetishism” in contemporary Africa. Drawing on modern West African fetishism theories –
including those of William Bosman (1705) and Edward Bowdich (1819) – he presented the interac-
tion between pre-modern and modern concepts of the fetish in current video and film productions
from Ghana. Charlotte Klonk’s lecture looked into how African sculpture was staged in the dra-
wing rooms of the elite and the knowledge spaces of the museum in the 1920s and 1930s. The
décor and arrangements of private and public interiors alike tell us something about the respecti-
ve underlying theory of culture, precisely in how artefacts are staged and presented. Ranging from
empathy through to demonstratively accentuating the “foreign”, appropriation went hand in hand
with the aesthetic diversity in the mise-en-scène of the rooms. Taking Jean-Michel Basquiat’s con-
ception of “facts”, Angela Stercken examined his complex repertoire of images that set the stage
and triggered the agency of “African” artefacts. The flux of commodities and models of knowled-
ge, of facts as transcultural things, generates autonomous action and experiential forms of know-
ledge which not only transcend the materiality and iconicity of the Western concept of the image,
but also – in the terms set by Bruno Latour – the established precepts of modern knowledge
practices. Kerstin Meincke sketched how the photographer Germaine Krull positioned herself in
the former French Congo in 1942 within the propagandistic visual production of the Free French
Forces (FFL). Her photographs provide mythicized images of the colonial working day, showing
pre-modern physical and labour techniques, the use of artefacts and their staged presentation as
documents of “African” historical narrative. Also concerned with the artistic engagement with
techniques of modern knowledge practice was Viktoria Schmidt-Linsenhoff, who presented seg-
ments from her film project – created in collaboration with Dieter Reifrath – Der Hof, in which the
atelier of the main representative of the avant-garde group Laboratoire Agit’Art, Issa Samb, functio-
ned as an intermedia “lab”. The wooden sculptures and artefacts installed there refer back to an
anti-academic concept of open art prevalent in Dakar in the beginning of the 1970s. Installative
practice, historical documentation and performance become the media of a local, anti-state art
history.
Joseph Adandé’s evening presentation opened the third section “Under the Influence of Things”,
which considered the boundaries between the magic of things, works of art and fetishism as a
challenge for transcultural art studies. With his study of the West African practice of “bocio”, a
ritual form of woodworking, Adandé presented new art historical methods and aesthetic concepts
for interpreting a historical phenomenon that, categorised as the “fetishist practice per se”, has
long been excluded from the canon of art history. On the following day John Picton made the
case for a rethinking of Eurocentric chronologies. The cross-cultural study of artistic practices
and their reception should not be limited solely to those countries shaped by colonization; rather,
the transference of culture in those regions needs to be considered which were already linked
through earlier trade relationships, for example in the West African kingdom of Benin or in Europe-
an Portugal. He sees the analysis of sculptural practices and the traditional “activation” of magi-
cal objects as proving fruitful, for modernist art history has neither considered them in their sculp-
tural-ritual aspect nor their aesthetic dimension. That at the same time the discipline has been
involved in the sacralizing aestheticization of artefacts from a culturally “other” everyday world
was shown by Eva-Maria Troelenberg in her consideration of the exhibition Masterpieces of



ArtHist.net

6/6

Muhammadan Art, held in Munich in 1910; here Islamic influenced cultural objects were staged as
elitist “masterpieces”. Employing the concept of the “contact zone”, Troelenberg described how a
conservative art history that sought to dissociate from the ethnographic perspectives of Orienta-
lism affirmed itself by reissuing classical concepts of the genius in objects drawn from a foreign
culture. In turn, Hans Körner, starting from the installation practice of modern portrait sculpture
and its phenomenological interpretation, put forward the thesis that a modern art history recogni-
sing the artwork as a “factum” in the double sense of the term, inevitably places it in the vicinity of
a fetish. Besides the visual appearance intended by the artist, according to Körner the work has a
second, associatively opened existence, whereby the ethnological tradition of the concept of the
fetish shines through in the work’s impact.
The final section – entitled “Politics of Identity” – revolved around aspects of how artefacts and
sculptures are functionalised for political purposes. Taking the political manifestos of the Brazili-
an anthropophagism as her starting point, Alexandra Karentzos examined strategies for forging a
national identity in Brazil. She showed how cannibalism, originally a European, primitivistic charac-
terisation for the sinister practices of the “savages”, returns in metaphorical or ironic artistic con-
ceptions. In an inversion of established hierarchies, idols of European culture are incorporated –
in the true sense of the word – as material artefacts into a practice alien to its origin. On the other
hand, Boubacar Traoré showed how African sculpture has taken on a new role in contemporary
Argentina since its democratic opening. For the first time publicly positioned in collections and
museums, they are staged as a political corrective to the fiction of a homogenous national identi-
ty. How foreign but appropriated historical artefacts can become modern monuments was analy-
sed by Lillian Tseng in her presentation on the use and reception of ancient bronze vessels in con-
temporary China. The monumental, ancient “Simuwu” bronze vessel, discovered during the Japa-
nese occupation of northern China in 1939, served after the war as a sign of national independen-
ce under Chiang Kai-shek. At the same time, the vessel has a memorial function for a lost older
type (“Nine Ding vessel”), which for example is recalled and reactivated for the renewed absorpti-
on of Hong Kong into Chinese territory. Finally, Melanie Ulz showed how a German politician used
his collection of African sculpture to demonstrate that he was an expert, a connoisseur and media-
tor between the cultures. The staging of political “authenticity” was to take place via African arte-
facts which however, an irony of history, proved to be forgeries.

More information: http://www.between-fetish-and-art.de

Empfohlene Zitation:

Alma-Elisa Kittner, Ilka Potthast: [Tagungsbericht zu:] Between Fetish & Art. Is sculpture transcultural,

global, universal? (Universität Duisburg-Essen, Ruhr-Universität Bochum, 13.–15.01.2011). In: ArtHist.net,

09.07.2011. Letzter Zugriff 10.01.2026. <https://arthist.net/reviews/1631>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

http://www.between-fetish-and-art.de
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

