ArtHist net

Between Fetish & Art. Is sculpture transcultural,
global, universal?

Universitat Duisburg-Essen, Ruhr-Universitat Bochum, 13.-15.01.2011

Bericht von: Alma-Elisa Kittner, Universitat Duisburg-Essen
llka Potthast, Krefeld

[English version below]

Mit der Fokussierung der Vorkommensweisen des Skulpturalen in unterschiedlichen Kulturen
suchte die Tagung ,Zwischen Fetisch und Kunstwerk. Skulptur transkulturell, global, universal?*
nach neuen methodischen Perspektiven fiir das Fach Kunstgeschichte, das sich erst in jlingster
Zeit auch transkulturellen Ansatzen zu Artefakten widmet. Aktuelle Positionen der Bildwissen-
schaft haben rituelle Praktiken in den Blick genommen, jedoch vor allem Bilder und ihre magi-
schen Inszenierungen untersucht. Die Skulptur und das Artefakt, der Zusammenhang von magi-
scher Dinglichkeit und ,objecthood” im Sinne der modernistischen Kunstdebatte blieben meist
auBen vor, so der Befund der Organisatorinnen. Die vom Institut fiir Kunst und Kunstwissenschaft
der Universitat Duisburg-Essen (Gabriele Genge) und dem Kunstgeschichtlichen Institut der Ruhr-
-Universitdt Bochum (Beate Sontgen) konzipierte Tagung thematisierte die Erscheinungs-,
Gebrauchs- und Wirkungsweisen von Skulptur und Objekt, Ding und Fetisch in kulturiibergreifen-
der Perspektive.

Die Tagung naherte sich der Thematik in vier Sektionen. Im Rahmen der ersten Sektion mit dem
Titel ,Phenomenologies” kamen die disziplindren Differenzen in der Wahrnehmung und Beschrei-
bung von Dingen und Artefakten zur Sprache — Differenzen, die Hierarchisierungen und unter-
schiedliche Vorstellungen von Alteritat produzieren. So untersuchte der Auftaktvortrag Sylvester
Ogbechies die Rolle der Fotografie bei jenem Prozess, den er als moderne Warenfetischisierung
afrikanischer Skulptur betrachtet. Der Fokus lag auf den fotografischen Katalog-lllustrationen pri-
vater Sammlungen, die fiir das seinen numinosen Rezeptionskontexten entrissene Artefakt Deu-
tungshoheit tibernehmen und es zum modernen westlichen Bild-Fetisch mit neu konstruierter Her-
kunft und Geschichte wandeln. Die hier bereits diskutierte Frage, inwieweit eine ,globale” Kunst-
wissenschaft in der Lage ist, jene 6konomisierten Rezep-tionskontexte afrikanischer Skulptur zu
liberschreiten, wurde nachfolgend von Christian Kravagna aufgegriffen. Er nahm den kolonialkriti-
schen Film von Chris Marker und Alain Resnais ,Les statues meurent aussi” zum Ausgangspunkt
seiner Recherche. Beginnend beim New Negro Movement verhandelte er die moderne Geschichte
einer transatlantischen bzw. nicht-westlichen Asthetik, die auf der musealisierten afrikanischen
Maske, ihrer bildmagischen Wirkung sowie kiinstlerischen Rezeption basiert. Die folgenden Beitra-
ge wandten sich schliellich allgemeineren Phanomenen zu, bei denen jeweils Wirken und Wahr-
nehmung von Bild und Artefakt implizite kulturelle Traditionen und Sinneshierarchien erkennbar
machen. So fragte Kitty Zijlmans danach, ob und wie innerhalb der Institution des Museums skulp-
turale Partizipationskunst migrantische Positionen sichtbar machen kann. Mit einer digitalen Fiih-

1/6



ArtHist.net

rung durch die Ausstellung ,The Unwanted Land”, die einen kollaborativen Prozess um Phanome-
ne von Entwurzelung und Resettlement anstoRen will, zeigte Zijlmans Perspektiven transkulturel-
ler Inszenierungspraxis, die phanomenologische und diskursive Deutungen des ,Fremden” in inter-
aktiven Handlungskontexten, im Umgang mit Objekten und rdumlichen Konstellationen eréffnen
wollen. Wie fotografische Bildmedien als ritualisierte Kultobjekte des Sufismus im Senegal
benutzt und auf diese Weise zu Objekten werden, war Gegenstand des Vortrags von Thomas Rein-
hardt. Am Beispiel der einzigen existierenden Fotografie des Cheikh Ahmadou Bamba und deren
eingeschriebenem Heilsversprechen diskutierte Reinhardt die lokale ,agency” der Fotografie, die
selbst zu einem Artefakt geworden ist. Dass magische und sinnliche Performanz eines rituellen
Gegenstandes auch im Kontext eines als ,primitiv* klassifizierten Katholizismus wirksam ist, zeig-
te Barbara Vinken. Der dem religidsen Gebrauch des Rosenkranzes innewohnende Fetischismus
sei, so Vinken, als exotistische Wendung urspriinglich européisch-paganer Idolatrie zu verstehen,
deren Latenz in der sich selbst als aufgeklart begreifenden Moderne der Vortrag nachzeichnete.
So stigmatisiere die protestantisch gepragte Moderne im Katholizismus, in Handhabe und Vereh-
rung des Rosenkranzes, das unheimliche ,Andere” im Herzen Europas.

Die zweite Sektion, betitelt mit ,Production of Knowledge" verfolgte die Rolle von Artefakten bei
der Entstehung von theoretischem Wissen und dessen kulturiibergreifender Distribution. So mach-
te lkem Stanley Okoye im zeitgendssischen Afrika einen ,neuen Fetischismus” aus. Im Rekurs auf
neuzeitliche westafrikanische Fetischismus-Theorien — u.a. von William Bosman (1705) und Tho-
mas Edward Bowdich (1819) - stellte er das Interagieren pramoderner und moderner Fetischkon-
zepte in aktuellen Video- und Filmproduktionen in Ghana vor. Charlotte Klonks Vortrag wandte
sich der Inszenierung afrikanischer Skulptur in den elitiren Wohnraumen und musealen Wissens-
rdaumen in den 1920er und 1930er Jahren zu. In der Ausstattung privater wie 6ffentlicher Interi-
eurs zeigten sich im Umgang mit den Artefakten unterschiedliche, der jeweiligen Einrichtung
zugrunde liegende Kulturtheorien. Die von Einfiihlung bis zu demonstrativer Betonung des Frem-
den reichenden Weisen der Aneignung gingen einher mit asthetischer Diversitat in der mise-en-
-scene der Raume. Angela Stercken untersuchte ausgehend von Jean-Michel Basquiats Begriff-
lichkeit der ,facts” dessen komplexes Bildrepertoire, das die Agency ,afrikanischer” Artefakte ins
Werk setzt. Der Flux von Waren und Wissensmodellen, von Fakten als transkulturellen Dingen, bil-
det eigenstandige Handlungs- und Erfahrungsformen von Wissen aus. Sie iberschreiten — im Sin-
ne Bruno Latours — die Materialitat und lkonizitdt des westlichen Bildbegriffs, aber auch gangige
Vorgaben moderner Wissenspraxis. Kerstin Meincke skizzierte, wie sich die Fotografin Germaine
Krull im ehemaligen Franzésisch-Kongo 1942 innerhalb der propagandistischen Bildproduktion
der Freien Franzosischen Streitkrafte (FFL) positionierte. Ihre Fotografien liefern mythisierte Bilder
des kolonialen Arbeitsalltags, in dem vormoderne Korper- und Arbeitstechniken, der Gebrauch von
Artefakten und deren Inszenierung als Dokumente ,afrikanischer” Geschichtsschreibung ausge-
wiesen werden. Einen weiteren Beitrag zur kiinstlerischen Auseinandersetzung mit Techniken
moderner Wissenspraxis lieferte Viktoria Schmidt-Linsenhoff. Sie stellte Ausschnitte ihres gemein-
sam mit Dieter Reifrath entstandenen Filmprojektes ,Der Hof" vor, in dem das Atelier des Kiinst-
lers Issa Samb, Hauptvertreter der Avantgarde-Gruppe Laboratoire Agit'Art, als intermedial insze-
niertes ,Labor” fungierte. Die dort installierten Holzskulpturen und Artefakte verweisen auf einen
anti-akademischen, offenen Kunstbegriff im Dakar der beginnenden 1970er Jahre. Installative Pra-
xis, historische Dokumentation und Performance werden zu Medien einer lokalen, anti-staatlichen
Kunstgeschichte.

Joseph Adandés Abendvortrag leitete die dritte Sektion ein, die unter dem Titel ,Under the Influen-

2/6



ArtHist.net

ce of Things" die Grenzen zwischen Dingmagie, Kunstwerk und Fetischismus als Herausforderung
einer transkulturellen Kunstwissenschaft betrachtete. Mit seiner Untersuchung der westafrikani-
schen Praxis des ,bocio”, einer rituellen Form der Holzbearbeitung, stellte Adandé neue kunstge-
schichtliche Methoden und asthetische Konzepte zur ErschlieRung eines historischen Phano-
mens vor, das lange Zeit als ,fetischistische Praxis per se” aus dem Kanon der Kunstgeschichte
ausgeschlossen wurde. John Picton pladierte am folgenden Tag fiir ein Uberdenken der eurozen-
trischen Chronologien. Kiinstlerische Praktiken und ihre Rezeption sollten nicht allein in den durch
Kolonialisierung gepragten Landern kulturiibergreifend untersucht werden; vielmehr sollte auch
der Transfer in Regionen in den Blick kommen, die bereits friiher durch Handelsbeziehungen ver-
kniipft waren, so etwa im westafrikanischen Konigreich Benin oder im européischen Portugal.
Ertragreich seien Analysen skulpturaler Praktiken und der traditionellen ,Aktivierung”“ magischer
Objekte, die die modernistische Kunstgeschichte weder in ihrem skulptural-rituellen Aspekt noch
in ihrer asthetischen Dimension beachtet habe. Dass das Fach sich gleichwohl an der sakralisie-
renden Asthetisierung von Artefakten einer kulturell ,fremden” Alltagswelt beteiligt hat, zeigte Eva-
-Maria Troelenbergs Beitrag zur Ausstellung ,Meisterwerke mohammedanischer Kunst“ von 1910
in Miinchen; hier wurden islamisch gepragte Kultobjekte als elitdre ,Meisterwerke” inszeniert. Das
Konzept der "Contact Zone" nutzend, beschrieb Troelenberg Techniken der Selbstversicherung
einer konservativen Kunstgeschichte, die sich von den ethnographischen Sichtweisen des Orienta-
lismus zu I6sen suchte, indem sie klassische Genie-Konzepte am fremden Gegenstand aktualisier-
te. Hans Korner wiederum vertrat, ausgehend von der Installationspraxis moderner Portratplastik
und ihrer phanomenologischen Deutung, die These, dass eine moderne Kunstgeschichte, die das
Kunstwerk als ,Factum” im doppelten Sinne anerkenne, es unvermeidbar in die Nahe eines
Fetischs riicke. Neben dem vom Kiinstler intendierten Erscheinungsbild existiert laut Korner stets
ein zweites, assoziativ gedffnetes Sein des Werks, in dessen Wirkmacht die ethnologischen Tradi-
tionen des Fetisch-Begriffes durchscheinen.

Im Mittelpunkt der letzten Sektion standen schliellich Aspekte politischer Funktionalisierung von
Artefakten und Skulpturen unter dem Titel ,Politics of Identity”. Ausgehend von den politischen
Manifesten des brasilianischen Anthropophagismus untersuchte Alexandra Karentzos Strategien
nationaler Identitatsfindung in Brasilien. Sie zeigte, auf welche Weise Kannibalismus, urspriinglich
eine europdische, primitivistische Bezeichnung fiir unheimliche Praktiken der ,Wilden", in metapho-
rischen oder ironischen kiinstlerischen Konzepten wiederkehrt. In einer Inversion etablierter Hierar-
chien werden europaische Kulturidole im wahrsten Sinne des Wortes als materielle Artefakte einer
ihrem Ursprung fremden Praxis einverleibt. Im zeitgendssischen Argentinien wiederum, so zeigte
Boubacar Traoré auf, iibernimmt seit der demokratischen Offnung die afrikanische Skulptur eine
neue Rolle. Erstmals in Sammlungen und Museen 6ffentlich positioniert, wird sie zum politischen
Korrektiv gegeniiber der Fiktion einheitlicher nationaler Identitat. Wie fremde, aber angeeignete
historische Artefakte zu modernen Denkmalern werden kénnen, analysierte Lillian Tseng in ihrem
Vortrag liber den Einsatz und die Rezeption antiker BronzegefalRe im zeitgendssischen China. So
fungierte das monumentale, antike ,Simuwu“-Bronzegefal}, das wahrend der japanischen Besat-
zung Nordchinas 1939 entdeckt worden war, nach dem Krieg unter Chiang Kai-shek als Zeichen
nationaler Unabhéangigkeit. Zugleich hat das GefaR eine Memorial-funktion fiir einen verloren
gegangenen alteren Typus (,ding vessel), der etwa auch bei der erneuten Ubernahme Hongkongs
in chinesisches Gebiet reaktiviert wird. SchlieBlich zeigte Melanie Ulz, wie ein deutscher Politiker
seine Sammlung afrikanischer Skulptur benutzte, um sich als Experte, Connaisseur und Vermittler
zwischen den Kulturen auszuweisen. Die Inszenierung politischer ,Authentizitat” sollte tber afrika-

3/6



ArtHist.net

nische Artefakte erfolgen, die sich, Ironie der Geschichte, als Falschungen erwiesen.
Weitere Informationen und Programm der Tagung: http://www.between-fetish-and-art.de/

With its focus on manifestations of the sculptural in different cultures, the conference sought to
identify new methodological perspectives for the discipline of art history, which only in recent
times has begun to turn its attention to formulating transcultural approaches for the study of arte-
facts. While current positions in visual studies have looked into ritual practices, they have primari-
ly explored images and their magical staging. The organizers are of the view that the sculpture
and the artefact, and so the relationship between magical thingness and “objecthood” in the sen-
se employed in the modernist art debate, are disregarded in most cases. Conceived by the Institu-
te of Art Studies at the University Duisburg-Essen (Gabriele Genge) and the Institute of Art History
at the Ruhr University Bochum (Beate Sdntgen), the conference explored the various modes in
which sculpture and object, thing and fetish appear, how they are utilized, and how they generate
and unfold an effect, taking a cross-cultural perspective.

The conference approached the thematic complex in four sections. Over the course of the first
section - entitled “Phenomenologies” — the differences in how various disciplines perceive and
describe things and artefacts soon emerged, differences which produce hierarchies and varying
notions of alterity. The opening presentation given by Sylvester Ogbechie examined the role play-
ed by photography in the process he considers to be the modern commodity fetishization of Afri-
can sculpture. The focus here was on the photographic catalogue illustrations for private collecti-
ons which assume and set the determinative interpretative horizon for the artefact torn out of its
numinous reception contexts, transforming it into a modern Western visual fetish with a newly
construed background and history. One question already discussed here — to what extent “global”
art studies is able to transcend those reception histories of African sculpture placed under the
economic dictate? — was then addressed in greater detail by Christian Kravagna. He took as his
starting point Les statues meurent aussi, a film by Chris Marker and Alain Resnais critical of colo-
nialism. Beginning with the New Negro Movement he plotted the modern history of a transatlantic
or non-Western aesthetic based on museified African masks, their visually magical effect and
artistic reception. The contributions which followed looked into more general phenomena where
the function and perception of the image and artefact reveal implicit cultural traditions and hierar-
chies of meaning. Kitty Zijlmans for example asked if and how sculptural participatory art can ren-
der migrant positions visible within the institutional setting of the museum. With a digital tour
through the exhibition The Unwanted Land, a project wishing to initiate a collaborative process
concerned with phenomena of dislocation and resettlement, Zijilmans presented perspectives for
a transcultural staging practice that seeks to open up phenomenological and discursive interpreta-
tions of the “foreigner” in interactive contexts of action, in dealing with objects and spatial constel-
lations. How photographic visual media are used as ritualised cult artefacts/objects in Sufism in
Senegal, and in this way are turned into objects, was the topic of Thomas Reinhardt’s lecture. Emp-
loying the example of the sole existing photograph of Sheikh Ahmadou Bamba and its inscribed
promise of salvation, Reinhardt discussed the local “agency” of the image, which itself has beco-
me an artefact. That magical and sensory performative use of a ritual object can also have an
impact in the context of a Catholicism classified as “primitive” was shown by Barbara Vinken. The
fetishism inherent to the religious use of rosary beads needs, according to Vinken, to be under-
stood as an exotic turn given to the originally European-pagan idolatry, and her lecture traced its
latency in a Modernity that conceives itself as enlightened. Thus, a Modernity so strongly influen-

4/6


http://www.between-fetish-and-art.de/

ArtHist.net

ced by Protestantism stigmatised in Catholicism, in the handling and veneration of the rosary, the
strange “Other” in the very heart of Europe.

Entitled “Production of Knowledge”, the second section traced the role played by artefacts in the
formation of theoretical knowledge and its transcultural distribution. Stanley Okoye has discerned
a “new fetishism” in contemporary Africa. Drawing on modern West African fetishism theories —
including those of William Bosman (1705) and Edward Bowdich (1819) - he presented the interac-
tion between pre-modern and modern concepts of the fetish in current video and film productions
from Ghana. Charlotte Klonk'’s lecture looked into how African sculpture was staged in the dra-
wing rooms of the elite and the knowledge spaces of the museum in the 1920s and 1930s. The
décor and arrangements of private and public interiors alike tell us something about the respecti-
ve underlying theory of culture, precisely in how artefacts are staged and presented. Ranging from
empathy through to demonstratively accentuating the “foreign”, appropriation went hand in hand
with the aesthetic diversity in the mise-en-scéne of the rooms. Taking Jean-Michel Basquiat's con-
ception of “facts”, Angela Stercken examined his complex repertoire of images that set the stage
and triggered the agency of “African” artefacts. The flux of commodities and models of knowled-
ge, of facts as transcultural things, generates autonomous action and experiential forms of know-
ledge which not only transcend the materiality and iconicity of the Western concept of the image,
but also — in the terms set by Bruno Latour — the established precepts of modern knowledge
practices. Kerstin Meincke sketched how the photographer Germaine Krull positioned herself in
the former French Congo in 1942 within the propagandistic visual production of the Free French
Forces (FFL). Her photographs provide mythicized images of the colonial working day, showing
pre-modern physical and labour techniques, the use of artefacts and their staged presentation as
documents of “African” historical narrative. Also concerned with the artistic engagement with
techniques of modern knowledge practice was Viktoria Schmidt-Linsenhoff, who presented seg-
ments from her film project — created in collaboration with Dieter Reifrath — Der Hof, in which the
atelier of the main representative of the avant-garde group Laboratoire Agit'Art, Issa Samb, functio-
ned as an intermedia “lab”. The wooden sculptures and artefacts installed there refer back to an
anti-academic concept of open art prevalent in Dakar in the beginning of the 1970s. Installative
practice, historical documentation and performance become the media of a local, anti-state art
history.

Joseph Adandé’s evening presentation opened the third section “Under the Influence of Things”,
which considered the boundaries between the magic of things, works of art and fetishism as a
challenge for transcultural art studies. With his study of the West African practice of “bocio”, a
ritual form of woodworking, Adandé presented new art historical methods and aesthetic concepts
for interpreting a historical phenomenon that, categorised as the “fetishist practice per se”, has
long been excluded from the canon of art history. On the following day John Picton made the
case for a rethinking of Eurocentric chronologies. The cross-cultural study of artistic practices
and their reception should not be limited solely to those countries shaped by colonization; rather,
the transference of culture in those regions needs to be considered which were already linked
through earlier trade relationships, for example in the West African kingdom of Benin or in Europe-
an Portugal. He sees the analysis of sculptural practices and the traditional “activation” of magi-
cal objects as proving fruitful, for modernist art history has neither considered them in their sculp-
tural-ritual aspect nor their aesthetic dimension. That at the same time the discipline has been
involved in the sacralizing aestheticization of artefacts from a culturally “other” everyday world
was shown by Eva-Maria Troelenberg in her consideration of the exhibition Masterpieces of

5/6



ArtHist.net

Muhammadan Art, held in Munich in 1910; here Islamic influenced cultural objects were staged as
elitist “masterpieces”. Employing the concept of the “contact zone”, Troelenberg described how a
conservative art history that sought to dissociate from the ethnographic perspectives of Orienta-
lism affirmed itself by reissuing classical concepts of the genius in objects drawn from a foreign
culture. In turn, Hans Koérner, starting from the installation practice of modern portrait sculpture
and its phenomenological interpretation, put forward the thesis that a modern art history recogni-
sing the artwork as a “factum” in the double sense of the term, inevitably places it in the vicinity of
a fetish. Besides the visual appearance intended by the artist, according to Korner the work has a
second, associatively opened existence, whereby the ethnological tradition of the concept of the
fetish shines through in the work’s impact.

The final section — entitled “Politics of Identity” — revolved around aspects of how artefacts and
sculptures are functionalised for political purposes. Taking the political manifestos of the Brazili-
an anthropophagism as her starting point, Alexandra Karentzos examined strategies for forging a
national identity in Brazil. She showed how cannibalism, originally a European, primitivistic charac-
terisation for the sinister practices of the “savages”, returns in metaphorical or ironic artistic con-
ceptions. In an inversion of established hierarchies, idols of European culture are incorporated -
in the true sense of the word — as material artefacts into a practice alien to its origin. On the other
hand, Boubacar Traoré showed how African sculpture has taken on a new role in contemporary
Argentina since its democratic opening. For the first time publicly positioned in collections and
museums, they are staged as a political corrective to the fiction of a homogenous national identi-
ty. How foreign but appropriated historical artefacts can become modern monuments was analy-
sed by Lillian Tseng in her presentation on the use and reception of ancient bronze vessels in con-
temporary China. The monumental, ancient “Simuwu” bronze vessel, discovered during the Japa-
nese occupation of northern China in 1939, served after the war as a sign of national independen-
ce under Chiang Kai-shek. At the same time, the vessel has a memorial function for a lost older
type (“Nine Ding vessel”), which for example is recalled and reactivated for the renewed absorpti-
on of Hong Kong into Chinese territory. Finally, Melanie Ulz showed how a German politician used
his collection of African sculpture to demonstrate that he was an expert, a connoisseur and media-
tor between the cultures. The staging of political “authenticity” was to take place via African arte-
facts which however, an irony of history, proved to be forgeries.

More information: http://www.between-fetish-and-art.de

Empfohlene Zitation:
Alma-Elisa Kittner, llka Potthast: [Tagungsbericht zu:] Between Fetish & Art. Is sculpture transcultural,
global, universal? (Universitat Duisburg-Essen, Ruhr-Universitat Bochum, 13.-15.01.2011). In: ArtHist.net,

09.07.2011. Letzter Zugriff 10.01.2026. <https://arthist.net/reviews/1631>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

6/6


http://www.between-fetish-and-art.de
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

