
1/3

Thum, Veronika: Die Zehn Gebote für die ungelehrten Leut'. Der Dekalog in der
Graphik des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit (= Kunstwissenschaftliche
Studien), München [u.a.]: Deutscher Kunstverlag 2006
ISBN-13: 978-3-422-06637-3, 231 S.

Rezensiert von: Imke Harjes

Das Interesse der kunsthistorischen Forschung an Funktion, Bedeutung und Verwendung des Bil-
des ist ungebrochen groß. Jedoch mangelt es oftmals an detaillierten Fallstudien, in denen konk-
ret den jeweiligen Nutzungszusammenhängen der Bilder nachgegangen wird.[1] Für die graphi-
schen Dekalogszyklen schließt die Dissertation von Veronika Thum diese Forschungslücke. Erklär-
tes Ziel ihrer Arbeit ist es, einen „größeren Überblick über zyklische Darstellungen des Dekalogs in
der graphischen Kunst des Mittelalters und der Frühen Neuzeit“ zu bieten. Und diesem wird sie
mit  ihrem breit  ausgewählten  Material  und  der  sorgfältigen  ikonographischen  Untersuchung
gerecht. Sie bietet einen umfassenden Überblick über die gängige Ikonographie und beleuchtet
Vorbilder und Rezeption sowie Gebrauch und Bedeutung der Dekalogszyklen.

Anzahl und Reihenfolge der Gebote waren lange Zeit nicht einheitlich und so gibt die Autorin
zunächst eine kurze allgemeine Einführung zum Dekalog im Christentum. Sie führt die alttesta-
mentlichen Quellen und die möglichen Adressaten der Gebote auf und geht auf die Tradition des
Dekalogs ein. Es folgen allgemeine Bemerkungen zu Inhalt und Praxis der Katechese, zu Autoren
und Adressaten, Bildungsstand und Moral der Rezipienten sowie Funktion von Text und Bild in der
christlichen Erziehung. Nach dieser allgemeinen Hinführung zu Geschichte und Tradition des
Dekalogs und seiner Kontextualisierung beginnen die Hauptkapitel mit der ikonographischen Ana-
lyse der ausgewählten Zyklen.
Die Untersuchung ist chronologisch und nach ikonographischen Themen, bzw. Autoren und Künst-
lern, sehr übersichtlich aufgebaut.

Zur Zeit  der Vorreformation ist die vorherrschende Bildargumentation in Einblattdrucken zum
einen die Gegenüberstellung der Zehn Gebote mit den Ägyptischen Plagen sowie zum anderen die
vermittelnde Instanz der Engel und Dämonen, die Gut und Böse verbildlichen. Sie stellen dem
Betrachter die möglichen Strafen für seine Fehltritte vor Augen und verfolgen eindeutig moralisie-
rende Funktionen. Die Gebrauchssituation, eine Verwendung der Einblattdrucke für die persönli-
che Andacht zu Hause, kann Thum aus schriftlichen und bildlichen Quellen der Zeit überzeugend
herleiten.

Aufgrund der sich konstituierenden konfessionellen Unterschiede kommt es mit der Reformation
zu einer Zäsur in den ikonographischen Programmen der Dekalogszyklen. Neben die religiöse
Erbauung und Erziehung tritt die religiöse und politische Dimension des Dekalogs, was Thum am
Beispiel der Zehn-Gebote-Tafel von Cranachs d.Ä. deutlich macht. Diese Tafel entstand 1516 für
den Gerichtssaal des Wittenberger Rathauses und diente an diesem Ort der Rechtssprechung
nicht primär der religiösen Unterweisung sondern als moralischer Appell.



ArtHist.net

2/3

Im Zusammenhang mit den Lehren Martin Luthers darf die Frage nach der Bildverwendung nicht
fehlen. Thum stellt in einem umfassenden und kenntnisreichen Überblick die Positionen der Refor-
matoren zur Bilderfrage dar. An dieser Stelle wäre eine differenzierte Darstellung der Bedeutung
unterschiedlicher Medien für die Bilderfrage wünschenswert gewesen. Für die Verwendung von
Grafik, besonders im Buchdruck, wurde die Frage der Bilderverwendung gänzlich anders, nämlich
positiv, da didaktisch sinnvoll, bewertet als z.B. für die Verwendung von Bildern im Kirchenraum.
Anhand weiterer Beispiele von Hans Baldung Grien und Hans Sebald Beham werden die unter-
schiedlichen Publikationszusammenhänge der Bilderzyklen dargestellt und der theologische Ein-
fluss durch Bibelstellen und zeitgenössische Exegese untermauert.

Im Kapitel zum Zeitalter der Konfessionalisierung untersucht Thum die lutherisch-reformierte und
die römisch-katholische Tradition sowie niederländische Zehn-Gebots-Zyklen an ausgewählten
Beispielen. Während dieses Zeitalters wurden unterschiedliche, schon früher geläufige Bildargu-
mentationen verwendet, so wurden in Luthers großem Katechismus von 1530 in den Holzschnit-
ten von Hans Weiditz die Ägyptischen Plagen mit Engeln und Dämonen vermischt. Die strenge For-
derung des Wittenberger Reformators, nur solche Bilder zu nutzen, die die biblischen Geschichten
historisch getreu wiedergeben, wurden schon bald aufgegeben. Die Autorin präsentiert eine ganze
Bandbreite von bildlichen Dekalogsdarstellungen, wobei auffällig ist, dass für die gegenreformato-
rischen Katechismus-Illustrationen schon früh der protestantisch-lutherische Entwurf übernom-
men wurde. Die Szenen aus dem Alten Testament wurden allerdings weniger konsequent nach
der Schrift dargestellt. In der Niederländischen Tradition wird teilweise auf eine vergleichbare Bild-
auswahl zurückgegriffen, Vorbild waren jedoch nicht die gedruckten deutschen Bibeln sondern
typologische Schriften wie die Bible moralisée. In den Dekalogszyklen des 17. und 18. Jahrhun-
derts wiederholen sich die Bildprogramme der Vorläufer, es handelt sich bei den Darstellungen zu
den Zehn Geboten also um ein relativ konstantes ikonographisches Programm. In der späteren
Zeit sind die Zyklen narrativer oder allegorisch überhöht.

Im letzten Kapitel der Arbeit stellt die Autorin anhand wichtiger Dekalogs-Auslegungen in Buch-
form den Zusammenhang von Bild und Text vor: Sie präsentiert die unterschiedlichen Interpretatio-
nen der einzelnen Gebote durch die Autoren Marquard von Lindenau, Johann Moirs, Johannes
Schott und Martin Luther sowie den Römischen Catechismus. Neben der deskriptiven Ebene wäre
ein zusammenfassendes analytisches Vorgehen mit einer stärkeren Rückbindung an die Arbeit
sicher ertragreich gewesen.

Die Arbeit zeichnet sich durch ihre Materialfülle und anschauliche Aufarbeitung der Inhalte aus.
Die ikonographische Untersuchung der Dekalogszyklen verdeutlicht verschiedene Traditionen, die
im theologischen Kontext verortet werden. Allgemein hätte neben den ausführlichen deskriptiven
Teilen der Arbeit eine zusammenfassende Analyse die Ergebnisse noch deutlicher akzentuiert.
Die Argumentation der Autorin mit schriftlichen und bildlichen Quellen, die Betonung der alltägli-
chen Szenerie der Holzschnitte und deren eindeutige bildliche Darstellung überzeugen den Leser
von der These der privaten häuslichen Nutzung der Drucke. Besonders vor dem Hintergrund der
bisher kaum erforschten katechetischen Kunst und der allgemeinen Vernachlässigung der religiö-
sen Druckgraphik in kunsthistorischen Untersuchungen kommt dieser Arbeit grundlegende Bedeu-
tung zu.

-----------



ArtHist.net

3/3

Anmerkung:

[1] An Ausnahmen wären beispielhaft zu nennen: Christian Rümelin: Bildverwendung im Spannungsfeld

der Reformation. Aspekte oberrheinischer Buchillustration, in: Macht und Ohnmacht der Bilder. Reformato-

rischer Bildersturm im Kontext der europäischen Geschichte. Hg. von Peter Blickle, André Holenstein, Hein-

rich Richard Schmidt und Franz-Josef Sladeczek, München 2002, S. 195-222. Thoams Noll: Begriff, Gestalt

und Funktion des Andachtsbildes im späten Mittelalter, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, Bd. 67, 2004, S.

297-328.

Empfohlene Zitation:

Imke Harjes: [Rezension zu:] Thum, Veronika: Die Zehn Gebote für die ungelehrten Leut'. Der Dekalog in der

Graphik des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit (= Kunstwissenschaftliche Studien), München [u.a.]

2006. In: ArtHist.net, 10.06.2007. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/161>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

