ArtHist net

Mitchell, W. J. Thomas: What do pictures want? The lives and loves of images,
Chicago [u.a.]: University of Chicago Press 2007
ISBN-13: 978-0-226-53248-6, XXI, 380 S., 16 BI.

Rezensiert von: Kruse Christiane

Der amerikanische Initiator des ,pictorial turn’, W. J. Thomas Mitchell, schliefft mit seinem Buch
+What Do Pictures Want? The Lives and Loves of Images” an seine Picture Theory an, die als
Abkehr vom ,linguistic turn’ mit dem Nachweis begann, wie sehr die sich bilderfeindlich gebende
Sprachphilosophie von einer Angst vor visueller Reprasentation getrieben wurde. Mitchell wertete
dies damals als Indiz fiir eine Wende zum Bild.[1]

In dem neuen Buch entfaltet er das ganze Spektrum der Bilder als machtvolle Entitdten, die als
Quasi-Lebewesen die Welt bevolkern und einen Subjektstatus in unserer Kultur beanspruchen.
Damit greift Mitchell den alten Topos des ,lebendigen Bildes’ auf, der in allen westlichen Bildtheori-
en prasent ist, sich erst mit der Naturphilosophie, dann mit der Naturwissenschaft kreuzte und in
der Kunsttheorie der ,dissimulatio artis’ seine visuell vollendete Form auspragte. Es geht Mitchell
nicht langer um eine Rhetorik oder Hermeneutik der Bilder, sondern eine ,poetic of pictures”, die
ihr ,Leben’ gleichermallen in den &ltesten Idolen wie den heutigen kiinstlichen Lebensformen der
Cyborgs und Klone entfalten. Mitchell definiert das Bild (picture) als ,paradoxical creature, both
concrete and abstract, both a specific individual thing and a symbolic form that embraces a totali-
ty” (xvii) und kontextualisiert diesen Befund in der westlichen (Meta)-Diskursgeschichte der Bilder.
Das radikal ikonologische Konzept, das Mitchell verfolgt, verstrickt Bilder und Bildbetrachter in
eine Dialektik von Macht und Begehren. Ob das Goldene Kalb oder Klonschaf Dolly: Bilder sind mit
einer Allmacht ausgestattet, die fiir kaum einen Menschen je erreichbar wére. Erstaunt miissen
wir feststellen, dass wir gegen die Bilder, die wir uns ja selber machen, und ihre raffinierte Psycho-
logie machtlos sind, ihr Begehren unsere Ratio unterwandert oder gar vollig auBer Kraft setzt und
sie uns Dinge tun lassen, die wir gar nicht wollen.

Die Frage, die Mitchell im Titel seines Buches provoziert, ruft auch den uralten epistemologischen
Zweifel an Bildern ins Gedachtnis. Platon hatte die Frage nach dem Erkenntniswert des Bildes an
die Seinsfrage gekniipft: Der Maler macht nicht das Seiende, sondern nur ein dem Seienden Ahnli-
ches, das aber selbst kein Sein hat.[2] Das Bild ist demnach, wie Gernot Bohme ausfiihrt, es selbst
und ein Anderes, das ,nicht ein anderes wahres Seiendes ist, sondern nur ein ,anscheinendes™.[3]
Der Zweifel an den Bildern wurzelt tief in der platonischen Ontologie, die das Bild relational zum
wahren Sein des Originals und der Idee definiert. Aus dem visuellen Schein der Ahnlichkeit resul-
tiert bekanntlich das platonische Misstrauen gegen Bilder, das sie zur Liige und Tduschung prad-
estiniere. Die platonische Bilddefinition ist nach wie vor tief im philosophischen Denken verankert.
So ist auch Reinhard Brandts Bildbegriff der platonischen Tradition verpflichtet, wenn er das Bild
an den Sehsinn bindet und ,Bilder als optisch wahrnehmbare oder vorstellbare Gegensténde (...)"
definiert, ,die etwas zur Darstellung bringen, was sie selbst nicht sind.“[4] Gottfried Boehm hat
einen allgemeinen Bildbegriff aus der Kunst der Moderne gewonnen und daraus den Begriff ,ikoni-

1/6



ArtHist.net

sche Differenz” abgeleitet. Auch er fasst im Anschluss an Platon das Bild als Paradox, tilgt aber
die epistemologischen Zweifel mit einem starken Kunstbegriff. Dies fiihrt ihn weit liber Platon,
Bohme und Brandt hinaus zur Auffassung des (Kunst-) Bildes als das stupende Phanomen, dass
»€in Stiick mit Farbe beschmierter Flache Zugang zu unerhdrten sinnlichen und geistigen Einsich-
ten eroffnet.”[5]

Mitchell betrachtet Bilder als ,vital signs” als ,signs as living things” und stellt gleich zu Beginn die
entscheidende Frage: Wie kommt es, dass wir Bilder als etwas Lebendiges, sogar mit eigenem
Verstand ausgestattet betrachten, obwohl wir uns bewusst sind, dass sie gar nicht leben, gar kei-
nen eigenen Verstand haben und eigentlich nichts anderes tun, als mit ihren Betrachtern zu koope-
rieren (7)? Die Studie will darauf keine letzte Antwort geben, sondern entfaltet vor dem Leser eine
Diskursgeschichte, die alle philosophisch-rationalen, mit dem paradoxen Sein des Bildes verkniipf-
ten Theorien im Handstreich erledigt. Stattdessen entfacht er ein (vielen nicht behagendes) Feuer-
werk, das die Nachtseite der Bilder, ihre unter dem Deckmantel scheinbarer, vor allem aber beruhi-
gender Rationalitat und Beherrschbarkeit verborgene Irrationalitat schlagartig erhellt. Und es ist
genau diese, die Philosophen beunruhigende Irrationalitat, die, folgt man Mitchells Studien, das
Wesen des lebendigen Bildes ausmacht. Bilder bewohnen demnach unser Unbewusstes und ent-
ziehen sich deshalb gern den Versuchen, ihrer rational habhaft zu werden, sie zu beherrschen, sie
gar zu verstehen. Sie sind so etwas wie das wilde Tier in uns, unberechenbar und nicht zu bandi-
gen.

Das Buch ist in drei Teile gegliedert, die sich dem Phanomen von jeweils anderen Blickpunkten
nahern: Bilder (images), Objekte und Medien. Im titelgebenden Kapitel 1/2 (28ff.) suggeriert Mit-
chell den Bildern einen Subjektstatus mit der Frage: ,Was wollen Bilder von uns?“, und betrachtet
sie versuchsweise aus der Perspektive der Unterdriickten und Minderheiten. Wie schwarze Man-
ner oder auch Frauen nicht direkt nach ihren Wiinschen und Begehren gefragt werden, so lautet
die Hypothese, ergeht es auch den Bildern. Marx und Freud sekundieren das Experiment, doch
anders als etwa Freud will Mitchell nicht versuchen, die Krankheit des Fetischismus heilen zu wol-
len. Es geht darum, den magischen und pramodernen Umgang mit Objekten (pictures) zu verste-
hen, indem dessen Symptome aufgezeigt werden. ,Wie sind traditionelle Haltungen gegeniiber
dem Bild, Idolatrie, Fetischismus und Totemismus, in den modernen Gesellschaften verankert?”,
lautet die Frage (32). Mitchell hilt das allgegenwértige Machtpotenzial der Bilder fiir eine Uberbe-
wertung und den falschen Zugang. Wer Bilder fiir ibermachtig halt, will sich selbst mit Macht aus-
statten, ob er Bilder zerstort oder sie preist. Man mdége die Frage nach dem Begehren und nicht
nach der Macht der Bilder stellen (34ff.). Wenn man sie selbst ,sprechen’ lasse, werde sich der
Umgang mit ihnen als Dialektik von Macht und Begehren zeigen. Was die Betrachter-Konstruktion
betrifft, wiirden Bilder namlich wie Frauen behandet: Sie wollen bewundert, von vielen Liebhabern
angebetet und Herrschaft tiber den Betrachter haben. Doch die Macht, die sie haben, sei als Man-
gel, nicht als Besitz manifest. — Hier wie an anderen Stellen des Buches tappt der Autor in die Fal-
le, die ihm sein Gegenstand stellt, und erweckt den Eindruck, als arbeite er selbst an den Ontologie-
rungen, deren Konstruktionen er doch freizulegen gedenkt. So auch, wenn Mitchell Michael Fried
beipflichtet, die moderne Kunst sei als eine Negation oder der Verzicht von Bildzeichen des Begeh-
rens zu betrachten. Bei abstrakten Bildern handele es sich demnach um Bilder, die keine Bilder
sind, die vom Bildermachen befreit sein wollen. Aber das Begehren, das kein Begehren zeigt, ist,
so Mitchell, nach Lacan auch eine Form des Begehrens.

2/6



ArtHist.net

Mitchell illustriert seine Befunde vor allem mit Metabildern, wie etwa Barbara Krugers Fotocollage
LYour Gaze Hits the Side of My Face”, die seine Bildtheorie argumentativ, aber nicht sinnlich unter-
stlitzen. Wie Bilder Macht tiber uns ausiiben, uns verfiihren, betéren — uns zu ihren Liebhabern
machen — erfahren wir aus Mitchells Studie nicht. Deshalb ist auch die Auswahl der Bilder, die er
als Farbabbildungen in die Mitte des Buches heften lie}, mehr als nur befremdend: Sie haben alles-
amt eben gerade nicht die Bildqualitaten, von denen Mitchell spricht. Dem Buch fehlt also sein
gewichtiges Komplement, die sinnliche Seite, ndmlich eine formale Bildgeschichte des lebendigen
Bildes, die fiir das christliche Bild und auch andere Felder der Bildkultur von Seiten der Kunstge-
schichte bereits geschrieben ist.[6]

Was Mitchell gelingt, ist eine Sensibilitat unseres Umgangs mit Bildern zu wecken. Er bemiiht
sich, keine Ideologien zu duern, sondern aufzudecken, was entscheidend ist, ihm aber, wie oben
gezeigt, nicht immer gliickt. Es geht hier explizit nicht um die Inauguration einer neuen Methode
der Bildbeméchtigung. Mitchell sieht den Préatext fiir seine Uberlegungen in Erwin Panofskys Iko-
nologie und erinnert an dessen Bemerkung, dass die erste Begegnung mit einem Bild wie die mit
einem Bekannten sein kann, der von der gegeniiberliegenden Strallenseite den Hut liiftet (48f.).
Mitchell wiirdigt Panofsky mit gutem Grund, da er Bilder als Symptome psychischer oder sozialer
Ursachen sieht. Es geht also darum, die Beziehung von Bild und Betrachter erneut zum Gegen-
stand der Untersuchung zu machen, wofiir ein ganzer Fragenkatalog bereitgestellt wird (S. 49f.).
Doch will Mitchell seinem Gegenstand auch immer wieder entkommen, wenn die Antwort auf die
Frage: ,what does a picture want?“, ausgerechnet angesichts von ,Las Meninas” — nothing -, lau-
tet. Dies ist nun keine Antwort auf die Frage, sondern neutralisert die Kommunikation von Men-
schen und Bildern: Mitchells hochst beeindruckende Diskursgeschichte widerlegt dies doch gera-
de.

Schon die Kategorie ,Leben’, die dem Bild anhangt, ist eine biowissenschaftliche Konstruktion:
Werden Bilder geboren? Kénnen sie sterben? Wie steht es mit ihrer Aura, ihrem Atem, ihrer Ener-
gie? Wie kommt es zu ihrer unkontrollierbaren Verbreitung? Mitchells Fragen eréffnen eine abgriin-
dige Metapherngeschichte, die davon zeugt, wie wir unserem Umgang mit Bildern immer wieder
Ubersteigerten verbalen Ausdruck verleihen. Hier manifestiert sich der unbandige Wille, Bilder zu
ontologisieren, im Logos (54f.).

Kapitel I/3 befasst sich mit dem Begehren, das zum Kern des Bildes fiihrt. Es geht auch darum,
mit den alten Autoritdten aufzurdumen. Am Beispiel Freud weist Mitchell der Psychoanalyse eine
strukturelle Feindschaft gegeniiber Bildern nach (69f.). Freuds Haltung zum Bild sei die eines
Symptoms oder Ersatzes fiir ein unmogliches Begehren, eine illusiondre Erscheinung oder ein
manifester Inhalt, den es zu entschlisseln, zu demystifizieren und schlieBlich zu Gunsten eines
verbal auszudriickenden Inhalts zu tilgen gilt. Es ist dies das kulturell allgemein eingeiibte Verfah-
ren, die Bilder mit der Sprache zu vertreiben. Psychoanalyse sei als ein linguistic turn’ erfunden
worden, nicht als Methode, auf visuelle Symptome zu vertrauen. Im gegenwartigen, post-lacan-
schen Diskurs, gibt es, so Mitchell, sogar eine Tendenz, Phantasie als falsche Bilder zu betrach-
ten, die uns austricksen wollen. Wenn Phantasie eine Seuche ist, so sei Psychoanalyse ihr Heilver-
fahren. Gegenwartige Psychoanalyse habe das paradoxe Ergebnis, ein voll ausgearbeitete Analy-
se des Begehrens bereitzustellen, aber der Frage nach dem Begehren der Bilder abgeneigt zu
sein. Slavoj i ek sei dafiir ein gutes Beispiel (70f.). Es sei ‘i eks Verdienst, Phantasie nicht langer
fiir ein privates Theater zu halten, sondern auflerhalb, in den Schauspielen der Massenkultur anzu-

3/6



ArtHist.net

siedeln. Hingegen kann Mitchell “i eks Einstellung nicht nachvollziehen, nach der die moderne
Ethik, dem Trieb zu folgen, mit der traditionellen Ethik kollidiere, ein von richtigen MaRstaben regu-
liertes Leben zu fiihren, das in all seinen Aspekten dem Guten unterworfen ist. Die Idee der Wieder-
einschreibung wissenschaftlicher Macht in die Zwénge von Lebens-Welt sei, so “i ek, reine faschis-
tische Phantasie. Fir Mitchell ist die anarchistische mit der moralistischen Seite des Philosophen
“i,ek unvereinbar. Sie resultiere aus der Geschichte Sloweniens. Was ihn fiir “i ek in Bezug auf sein
eigenes Thema einnimmt, ist die Verankerung des Imagindren im Realen und sein von Freud weg,
zu Nietzsche hinfiihrendes Aushorchen der Bilder und Idole. Mitchell will Freud nicht verabschie-
den, sondern seine Kategorien von Begehren, Trieb, Verlangen etc. neu fassen (72ff.) Fiir ihn ist
die Psychoanalyse vor allen anderen Disziplinen diejenige, die die Frage nach dem Wollen der Bil-
der in ihrer Tiefe auszuloten vermag. Mitchells Buch ist ein Beginn, ein Fundament, das nahezu
alle Autoritaten des vom Irrationalen gepragten Bild-Diskurses in einem kritischen Metadiskurs
vereint.

Der zweite Teil des Buches handelt iber den personlichen wie sozialen Umgang mit Objekten, die
Bilder transportieren, den guten/schlechten, normalen/perversen, rationalen/irrationalen, objekti-
ven/subjektiven Status, den sie als Idole, Fetische oder Totems besitzen. In 11/6 sind dies anstoRi-
ge Objekte, Dinge, die nicht an sich unangenehm oder ekelhaft (z. B. Gemélde) sind, sondern die
hassliche, ekelige, furchtbare etc. Dinge reprasentieren (125ff.). Die Frage lautet, was uns so emp-
fanglich macht, dass wir uns von diesen Dingen beleidigen lassen, und warum die Reaktion auf
diese Dinge oftmals ein Akt der Gewalt ist. Es sei eine Art von theatralischem Exzess in den Ritua-
len der Bildzerstorung, die die Bestrafung von Bildern selbst zu einem spektakuldren Bild mache,
wie etwa die Zerstorung des World Trade Centers. Dabei zeigt sich wiederum, sehr eindrucksvoll
an Chris Ofilis ,The Holy Virgin Mary“, wie sehr das Reden lber Bilder ihren Umgang mit ihnen
lenkt. So ist auch die Rede Uber Bilder in die Dialektik von Macht und Ohnmacht verstrickt, wie Mit-
chell am Beispiel des alttestamentarischen Bilderverbots, das erst recht Bilder hervorbrachte,
zeigt.

Im dritten Teil ,Media“ geht es Mitchell um eine Reversion des Medienbegriffs (I1I/10). An die Stel-
le von ,understanding media“ (McLuhan) setzt Mitchell ,addressing media“ und meint damit, dass
Medien keine logischen Systeme sind, sondern ,environments where images live, or personas and
avatars that address us and can be addressed in turn” (203). Statt Medien theoretisch, in Meta-
sprachen, zu verankern und, wie Systemtheorie und Semiotiken glauben machen, eine neutrale
Perspektive einzunehmen, schldagt Mitchell den entgegengesetzten Weg vor: Die Annahme lautet,
dass keine Medientheorie sich iber Medien erheben kann. Gefordert, so Mitchell, seien Formen
von alltagssprachlichen Theorien, die in Medienpraxen eingebettet sind. Diese seien anhand von
Metabildern zu fassen. Statt einer Auseinandersetzung mit Metabildern folgen zundchst zehn The-
sen, die den Spezialisten entweder lange bekannt sind (etwa These 5: All media are mixed media),
oder sich von géngigen systemtheoretischen Ansatzen deutlich absetzen (These 9 und 10). In
These 9: The media have no address and cannot be addressed, lautet die Annahme, dass alle
Medien Raume sind, in denen Botschaften und Reprasentationen zirkulieren. Medien sind in uns
und auBerhalb von uns, sind das, in dem wir leben, uns bewegen und unser Sein haben (216). Mit-
chell unterscheidet zwei Formen von ,media address”, eine figirliche, die dem Medium ein
Gesicht und einen Korper gibt (Avatar), und eine rdumliche, einen Artikulationsort oder -raum.
Medien adressieren uns demnach mit und als Bilder (images) von Rdumen oder Kérpern und pro-
duzieren in uns alle Ambivalenzen, die wir mit Bildern (images) assoziieren. Mitchell exemplifiziert

4/6



ArtHist.net

sein Modell am Beispiel der drei Medien-Avatare in Cronenbergs ,Videodrome®, die die vier festge-
legten Komponenten jedes Mediensystems personifizieren (Botschaft, Code, Empfanger und Ver-
korperung), aber derart vertauschen bzw. neu verkabeln, dass sie die radikale Instabilitat des tradi-
tionellen Medienkonzepts sichtbar machen. Mitchell folgert aus diesem Befund, dass Medientheo-
rie in der Mitte der Medien selbst zu suchen sei. Hier sei der Ort einer Theorie als einer eigenen All-
tagssprache (vernacular), fest verbunden mit einer sich selbst reflektierenden Praxis (221). Dies
kann mit gleichem Recht fiir eine Bildtheorie der Kunst geltend gemacht werden, an die Mitchell
sich nicht wirklich heranwagt.

Wer sich bisher nicht von Mitchells Buch ,adressiert’ fiihlt, sollte sich wenigstens mit dem letzten
Kapitel ,Showing Seeing” befassen, denn dort werden alle, die sich professionell mit Bildern befas-
sen angesprochen. Es geht hier um eine Kritik an der Disziplin namens ,visual culture’ oder ,visual
studies’, die sich in den USA, wie hierzulande die Bildwissenschaft, fest zu etablieren beginnt. Mit-
chell zieht die extremen Standpunkte seiner amerikanischen Kolleginnen, die dngstlichen Vorbe-
halte wie die euphorischen BegriiBungen, in Betracht und belebt sie mit der ihm eigenen, so provo-
kativen wie argumentativ begriindeten dialektischen Denkbewegung. Beide Haltungen werden
sodann als mit Irrtimern behafteten Vorurteile entlarvt, sodass die erhitzte Diskussion auf der
dringend erforderlichen niedrigeren Temperatur beginnen kann. Schon den von ihm selbst initiier-
ten ,pictorial turn’ bezeichnet Mitchell als einen Irrtum, denn Wenden zum Bild habe es immer
gegeben: Schon die Wende der Israeliten vom unsichtbaren Gott weg hin zum sichtbaren Idol sei
ein ,pictorial turn’ gewesen. Auch die Hegemonie des Sichtbaren gerade in der Gegenwart anzusie-
deln, sei ein Irrtum. Wenn ,visual culture’ tiberhaupt etwas bedeuten soll, dann hat man sie als eine
soziale Praxis der menschlichen Visualitdt zu generalisieren, und nicht auf Modernitdt und den
Westen zu beschranken. Auch die pratendierte Hegemonie des Visuellen werde sich als Irrtum her-
ausstellen, wenn man die anderen Sinne und Medien mit ins Kalkdil ziehe. Fiir Descartes war
Sehen eine hochsensible Form von Beriihrung. So sei auch die politische Machtzuschreibung an
Bilder eine Uberschatzung und fiihre zu der falschen Annahme, Politik kénne sich bessern, wenn
nur die falschen Bilder ausgerottet wiirden.

Die Provokationen, die der Autor im Schilde fiihrt, sind heilsam. Wer Mitchell wortlich nimmt, wird
von seinem Buch notwendig enttdauscht, denn er zeigt genau dies, dass Bilder nicht wortlich zuneh-
men sind. Wer aber an den Bildkonzepten und besonders den Bildpraxen unserer Kultur interes-
siert ist, findet eine Diskursgeschichte des Bildes vor, deren Verdichtung und Zuspitzung nicht nur
Licht auf die Bilder wirft, sondern vor allem auf uns selbst, die wir bereitwillig und gern einen derar-
tigen Umgang mit ihnen pflegen. Die Kehrseite des Bildes, so konnte man bereits eindringlich von
Hans Belting lernen, sind wir selbst, die ihre Phantasien von Allmacht, ihr Begehren, ihre Obsessio-
nen und Angste auf eine tote Materie projizieren, die zu nichts anderem dient, als von uns selbst
zum Leben erweckt zu werden.[7] Das ,Liebes-Leben der Bilder” ist unser eigenes Leben ein ande-
res, ein nicht lebbares Leben mit all seinen Verwerfungen und Abgriinden. Der Blick auf die Bilder
ist letztlich ein Blick in den Spiegel, in dem wir uns selbst entdecken und unser ureigentliches
Begehren erkennen konnen. Insofern ist Mitchells Studie ein Beitrag zur Kultur- bzw. Bild-Anthropo-
logie, die liber den Weg der uns zwar vertrauten, aber rational (noch) kaum durchdrungenen,
geschweige denn zu beherrschenden Bildern zu uns selbst fiihrt. Die oben zitierten ,paradoxical
creatures” sind wir.

Anmerkungen:

5/6



ArtHist.net

[1] W.J. Thomas Mitchell, Picture Theory. Essays on Verbal and Visual Representation, Chicago 1994.
[2] Platon, Der Staat. Uber das Gerechte, hrg. und iibers. von Otto Apelt, Hamburg 1989, 597a.
[3] Gernot B6hme, Theorie des Bildes, Miinchen 1999, S. 21.

[4] Reinhard Brandt, Die Wirklichkeit des Bildes. Sehen und Erkennen — vom Spiegel zum Kunstbild, Miin-
chen 1999, S. 21.

[5] Gottfried Boehm, Die Wiederkehr der Bilder, in: ders. (Hrsg.): Was ist ein Bild?, Miinchen 1994, S. 11-38,
hier: S. 31.

[6] Siehe fiir das christliche Bild Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter
der Kunst, Miinchen 1990; fiir das politische Bild Horst Bredekamp, Thomas Hobbes, der Leviathan: das

Urbild des moderneStaates und seine Gegenbilder (1651-2001), Berlin 2003.

[7] Hans Belting, Bild-Anthropologie. Entwiirfe fiir eine Bildwissenschaft, Miinchen 2001; ders., Das echte

Bild: Bildfragen als Glaubensfragen, Miinchen 2005.

Diese Rezension erschien in der

ArtHist-Rezensionsreihe ,Bildtheorie”

Empfohlene Zitation:
Kruse Christiane: [Rezension zu:] Mitchell, W. J. Thomas: What do pictures want? The lives and loves of
images, Chicago [u.a.] 2007. In: ArtHist.net, 11.04.2007. Letzter Zugriff 17.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/158>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unverdnderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

6/6


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

