
1/4

Naturalismen. Kunst, Wissenschaft und Ästhetik

Universität Hamburg, Forschungsstelle Naturbilder, 26.–28.01.2017

Bericht von: Thomas Moser, Ludwig-Maximilians-Universität München
Bernhard Seidler, Institut für Kunstgeschichte - Ludwig-Maximilians-Universität

Naturalismus ist in der Kunstgeschichte zentral und doch schwierig zu erfassen. Die Bezeichnung
wurde hier erstmals 1657 in Francesco Scannellis ‚Il Microcosmo della pittura‘ für die Caravaggis-
ten und seitdem unterschiedlich verwendet: zum einen für eine besonders detaillierte und teilwei-
se eng an der Naturwissenschaft orientierte Darstellungsweise, wie sie sich seit dem 15. Jahrhun-
dert findet, zum anderen für eine Bewegung des späten 19. Jahrhunderts.

Nicht von der Begriffsgeschichte her aufgefasst, thematisierte die Hamburger Tagung Naturalis-
mus als künstlerische Praktiken und Bilder jeder Form. Die Vorträge setzten mit der Frühen Neu-
zeit ein, in der zunehmend angezweifelt wurde, dass es sich bei oder in einem Kunstwerk um
Natur handelt und gleichzeitig vehemente Versuche unternommen werden, den Naturbezug wie-
der zu stabilisieren und evident werden zu lassen.[1] Die Naturbezogenheit des Menschen in der
Kunst grundsätzlich zu überdenken, könnte auch als Beginn eines kunsthistorischen Beitrages zu
Debatten betrachtet werden, die momentan über ihre Fachgebiete hinaus die Geisteswissenschaf-
ten anregen: In der Forschung erscheint Klima als Hybrid aus menschlichen und natürlichen Ein-
flüssen, Ausgangspunkt der Überlegungen zum Anthropozän. Und in der Ethnologie werden die
Grenzen von Natur und Kultur global völlig neu verhandelt. Wenn Naturalismen – so die Titelthese
– von Anfang an nur im Plural existierten, würde beispielsweise die Forderung eines Naturalismus
als europäisches Exportkonzept in Frage gestellt. Passend zu diesem Diskurs sowie zu den Anfän-
gen des naturalistischen Unterfangens ‚ut pictura poiesis‘ verband die Lyrikerin Esther Kinsky zum
Auftakt der Tagung Gedicht-Passagen über ‚gezeichnetes Gelände‘ mit einem Referat über Spra-
che.

Ausgehend davon, dass – wenigstens kunsttheoretisch – Mimesis für Natur und Kunst die größt-
mögliche Ähnlichkeit des Abbildes zum Abgebildeten fordert, bot Karin Leonhard feine Beobach-
tungen zu Dürers ‚Studienblatt mit Feldhasen‘, dessen Naturalismus seit der ersten Dürer-Renais-
sance betont wird. Dürers Hase würde sich von dessen Wiederholungen durch Hans Hoffmann
gerade in den gewählten Formen der Naturnachahmung unterscheiden, die für jede Kopie neu
erfunden wurden. Leonhard verdeutlicht, wie problematisch es ist, die Naturalismen an Dürers
Naturalismus-Ikone festzumachen, und dass man jedenfalls auf der Ebene der Äußerlichkeit nicht
haltmachen darf. Denn auch die Kenntnis von innerem Aufbau und Funktion der Natur war Basis
naturalistischer Kunst. ‚Enargeia‘ galt seit Aristoteles als ein solches Grundprinzip und bedeutete,
dass die Natur den Ursprung für Bewegung und damit Lebendigkeit in sich trage. Stijn Bussels
trug vor, wie Franciscus Junius’ ‚De pictura veterum‘ ‚enargeia‘ auch von Kunstwerken einfordert
und anhand von Everard Meysters ‚Hemels Land-spel‘, welche Anforderungen dadurch an Künstler
und Betrachter gestellt wurden. Geschärft wurde das Argument, indem Christopher Heuer über



ArtHist.net

2/4

das entsprechende anti-naturalistische Gegenkonzept der Formauflösung – bei Aristoteles ‚stere-
sis‘ – im niederländischen Ikonoklasmus und Montaignes Gedanken zum Kannibalismus sprach.

Da die formende ‚techne‘ als Kriterium für Natürlichkeit seit der frühen Neuzeit nicht mehr aus-
reichte, wurde die Frage nach dem bildgebenden Verfahren entscheidend. Dominic Olariu stellte
die zwei frühesten mit der Technik der Ektypie bzw. des Naturselbstdruckes bebilderten Pflanzen-
buch-Manuskripte aus dem 15. Jahrhundert vor. Diese Abbildungen galten als so sehr dem Origi-
nal im Sinne der ‚imago contrafacta‘[2] entsprechend, dass die daraus abgeleitete Präsenz des
Gegenstandes im Bild für das einprägende Lernen in der Pflanzenkunde sowie magische Prakti-
ken herangezogen wurde. Der Maler Elias van den Broek sollte später aus Antwerpen vertrieben
werden, weil sein Schmetterlingsabdruckverfahren Natur ohne Übersetzungsleistung in Kunst zu
transformieren getrachtet habe. Ob hier ein Zusammenhang zwischen dem Blasphemieprozess
gegen Johannes Torrentius und der Technik seiner Malerei in ihrem Umgang mit der ‚copia rerum‘
bestehen könnte, spekulierte Claudia Swan. Isabella Augart indessen erarbeitete, wie Philipp Api-
ans ‚Große Karte‘ von 1563 nach der kosmographischen Methode verschiedenste Techniken ver-
zahnt und über den Augenschein unbedingte Glaubwürdigkeit beanspruchen kann.

Wie sich die Naturalismen angesichts neuer Rahmenbedingungen ändern sollten, wenn sich der
Mensch seit dem 17. Jahrhundert vom Naturzustand entfernt und der aisthetischen Naturerkennt-
nis durch die ‚fallacitas sensuum‘ das Wesentliche entgeht, diskutierte Jan von Brevern. In Sulzers
‚Allgemeine Theorie der Schönen Künste‘ führt der Weg zurück zum Natürlichen über die Künstlich-
keit. Diese Entwicklung verfolgte von Brevern bis zu Schelling, bei dem der Mensch nur noch im
Kunstwerk Zugriff  auf die ihm ansonsten unzugängliche Natur bekommen kann.  Mit  Johann
Jakob Engels ‚Über die musikalische Malerei‘ erläuterte Martin Zenck, wie Natur musikalisch dar-
gestellt werden konnte, Beethoven gegen eine solche Nachahmungsästhetik mit seiner 6. Sympho-
nie das Programm einer Ausdruckslogik vortrug und mit welchen Naturalismen Heinz Holliger in
seinem Scardanelli-Zyklus die völlige Berührungslosigkeit zur Natur beim späten Hölderlin musika-
lisch umsetzt.

In der longue durée dieser Neujustierung schält sich im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts ein
weiterer  Naturalismus aus dem französischen Realismus. Paradigmatisch steht hierfür  Émile
Zolas ‚Rougon-Macquart‘-Zyklus, der auf einer Metaebene nicht nur die seinerzeit wissenschaft-
lich vieldiskutierte Frage nach genealogischer Heredität psychischer Dispositionen verhandelt; die
Romane bilden geradezu ein Kompendium von Fallbeispielen zu psychologischen und physiologi-
schen Fragestellungen. Hiervon ausgehend analysierte Markus Wild das naturalistische Schaffen
Zolas, Nietzsches und Gustave Caillebottes vor der Folie der zeitgenössischen Philosophie. Dem
vordergründigen Anspruch einer wissenschaftlich fundierten externen Perspektive auf den Men-
schen zum Trotz, weist die gleichzeitige Tendenz zu einer subjektiv-internen den Naturalismus iro-
nischerweise als Humanismus aus. Diese Instabilität zeichnet auch das Werk Degas aus, wie
Michael F. Zimmermann zeigte. Sein Beitrag legte eine Übersetzung von Zolas Temperamentsäst-
hetik in die Malerei offen und skizzierte Degas damit in letzter Konsequenz als Naturalisten par
excellence. Andrea Haarers Ausführungen kreisten indes um naturwissenschaftliche Inspirations-
quellen für Victor Hugos vermeintlich ungegenständliche ‚Taches‘. Ihre profunde Quellenexegese
machte glaubhaft, dass die sepiafarbenen Verläufe eines Blattes nicht von Hugos vertiefter Aus-
einandersetzung mit ozeanologischen Schriften zu trennen sind. Vielmehr muss dieses als zeich-
nerisch-experimentelle Rumination über Kleinstlebewesen, Meeresschichten, ja vielleicht sogar



ArtHist.net

3/4

als Schöpfungstheorie des Künstlerischen verstanden werden. Während Haarer die ‚Taches‘ aus
dem tradierten Kontext der Protoabstraktion befreite, reflektierte Kendall Walton über die Möglich-
keit eines zugleich abstrakten und naturalistischen Bildes. Seine implizite Entkoppelung von Natu-
ralismus und deskriptiver Mimesis überstieg dabei die Radikalität des realismusgeborenen Natura-
lismus des Fin de Siècle und wies damit weit in das 20. Jahrhundert hinein.

Wie sich bis in die Gegenwart Bilder der Naturalismen bedienen und sie instrumentalisieren,
demonstrierten die bildwissenschaftlichen Beiträge von Janina Wellmann und Georg Toepfer.
Wellmann untersuchte konfokalmikroskopische Aufnahmen aus der Systembiologie als Beispiele
für Bilder, die sich auf sinnlich nicht mehr direkt wahrnehmbare Natur beziehen. Sie zeigte, dass
anders als im künstlerisch naturalistischen Bild, dem die Natur seiner Darstellung immer schon
zugrunde liegt, sich diese hochtechnologischen Bilder mit einem vorher festgelegten Algorithmus
auf die Natur beziehen. Erst dieser ‚erschafft‘ die Natur im Bild, wird aber in seiner Art als analyti-
scher Zugang zur Natur durch das Bild nicht mehr erklärt. Dadurch stehen die hochtechnologi-
schen Bilder in einem ortlosen Verhältnis zur Natur und liefern als Bild keine Erklärung der Prozes-
se, die sie darstellen. Während hier also die Naturalismen scheinbar verstummen, versammelt die
Schauwand im Berliner Naturkundemuseum, so Toepfer, mehrere in ihren Spezies systematisch
geordnete Tierfamilien in einem Biodiversitätsbild. Gerade durch die Wirklichkeitsnähe der Präpa-
rate sowie durch das Fehlen ihres sonst in Naturkundemuseen üblichen natürlichen Habitats erin-
nert die Schauwand an Bilder wie die Jan van Kessels und die Taxonomien der frühen Neuzeit. Fol-
glich verweist das Biodiversitätsbild darauf, dass die Naturalismen von Kunst und Naturwissen-
schaft ihre Objektivierungen immer aus der lebendigen Natur herausreißen und dieselbe damit
gefährden können. Auf die Wirkmächtigkeit der Naturalismen kam auch Wolfgang Welsch in sei-
nem Vortrag zu sprechen, der die aristotelische Wahrnehmungstheorie folgendermaßen aktuali-
sierte: Wie das Farbsehen der Insekten sich nicht nur an die Farben der Pflanzenwelt angepasst
hat, sondern sich umgekehrt die Farben von Blüten entwickelten, um Insekten anzulocken, sind
auch die menschlichen Sinnesorgane evolutionär auf die Natur abgestimmt. Solchermaßen aufein-
ander abgestimmte Wahrnehmungsweisen sind veridisch, rein fiktive Wahrnehmungsweisen hät-
ten sich in der Natur evolutionär nicht bestätigt. Beziehen sich die Naturalismen eines Kunstwer-
kes zuallererst auf die Sinneswahrnehmung des Künstlers, müssen auch sie veridisch sein. Sie
sind wie zusätzliche natürliche Sinnesorgane, die uns helfen können, neue Aspekte der Wirklich-
keit zu erfassen, und so ihre Wirksamkeit in der Welt entfalten. Natürliche Ästhetik geht bruchlos
in eine kulturelle Ästhetik über. Je nach Perspektive hat hier die Diskussion über das Unterfangen
des Naturalismus entweder ihren Endpunkt erreicht oder noch gar nicht begonnen.

Anmerkungen

[1] Tagungsprogramm: https://arthist.net/archive/14538

[2] Vgl. Peter Parshall: Imago contrafacta. Images and facts in the Northern Renaissance, in: Art History 16

(1993), S. 554–579.

Empfohlene Zitation:

Thomas Moser, Bernhard Seidler: [Tagungsbericht zu:] Naturalismen. Kunst, Wissenschaft und Ästhetik

(Universität Hamburg, Forschungsstelle Naturbilder, 26.–28.01.2017). In: ArtHist.net, 27.03.2017. Letzter

Zugriff 09.01.2026. <https://arthist.net/reviews/15061>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

https://arthist.net/archive/14538


ArtHist.net

4/4

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

