
1/5

Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, München: C.H.
Beck’sche Verlagsbuchhandlung 2005
ISBN-10: 3-406-53460-0, 239 S.

Rezensiert von: Hanna Wimmer, Hamburg

Was macht die „Echtheit“ eines Bildes aus? Auf der Suche nach einer Antwort auf die Frage,
warum wir Bildern Glauben schenken – und warum uns Bilder, die nicht die Wahrheit darstellen,
so schwer enttäuschen – kehrt der Autor zum Gegenstandsbereich seines Buches 'Bild und Kult'
zurück. Damals ließ er die „Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst“, so der vollständige
Titel des Werks, an der Schwelle zur Ära der Kunst enden, an der es als „Kunstwerk“ in das neue
Referenzsystem der ästhetischen Kunstbetrachtung eingegliedert wurde [1]. In seinem jüngsten
Buch geht Belting einen Schritt weiter: Er möchte zeigen, dass der ursprüngliche, religiöse Kontext
der Bilder und ihre dadurch bedingte Aura bis heute die Art und Weise beeinflussen, wie wir Bilder
betrachten. Wir wollen Bildern glauben, so seine These, weil  wir eigentlich niemals aufgehört
haben, an Bilder zu glauben, welche ursprünglich als religiöse Bedeutungsträger und Kultobjekte
ihren Platz im Leben hatten.
Methodisch knüpft Belting an jene Bildtheorie an, die er 2001 in seiner 'BildAnthropologie' entwi-
ckelt hat [2]. Darin bestimmte er drei Parameter, deren komplexe wechselseitige Beziehungen
unser Bildverständnis bedingen: Bild, Körper und Medium. Auf der Basis dieses Gerüstes macht
Belting sich in seiner neuen Publikation nun daran, die Rezeptions- und Interpretationsweisen frei-
zulegen, die unserem zwiespältigen Umgang mit Bildern und der Frage nach ihrem Wahrheitsge-
halt zu Grunde liegen.

Die lange Einleitung konzentriert sich auf die Bilder unserer Gegenwart und die Erwartungen der
Rezipienten. Einen Schwerpunkt legt der Autor auf die Massenmedien, ganz besonders die neuen,
digitalen Medien und deren theoretische Reflexion. Während die neuen Medien ihre Rezipienten
mit meist anonym versendeten Bildern in bisher unbekannter Menge überschütten, wachse in der
Theorie (u. a. von Jean Baudrillard und Vilém Flusser) die „Furcht, dass der Unterschied zwischen
Bild und Fakt in den von uns selbst erzeugten Bildern verloren geht“ (17), womit die grundsätzli-
che Fähigkeit des Bildes zur Repräsentation – also zur Referenz auf die Realität – in Frage gestellt
werde. Diese Krise stellt Belting in den Zusammenhang der langen Geschichte des Streites um
„echte“ und „falsche“ Bilder.  Dabei  dient ihm dieser Blickwinkel  dazu,  einen problematischen
Aspekt der zeitgenössischen Bilderkritik zu beleuchten: es seien nicht mehr die „falschen“ im Kon-
trast zu den „echten“, sondern alle Bilder in die Kritik geraten.
Hinter diesen Bildern, von denen wir einerseits meinen, dass wir ihre Strategien durchschauen kön-
nen, von denen wir andererseits aber noch immer hoffen, dass wir etwas „Echtes“ unter ihnen ent-
decken können, sieht Belting die Strukturen der Ökonomie versteckt, die sich unserer Schwäche,
aber auch unserer Lust am Sehen bedient. An dieser Stelle tritt  Belting als Kulturkritiker auf.
Zunächst diagnostiziert er als eine Reaktion auf eine solche Bilderflut die Weigerung, den Bildern
weiterhin zu glauben, dass sie „mehr sind als Bilder“ – mit der Folge, dass sie damit nicht mehr
abgelehnt werden müssen. „Idolatrie wandelt sich in diesem Sinne zu einem Ikonoklasmus unter



ArtHist.net

2/5

veränderten Vorzeichen. […] Man könnte ein solches Verhalten als aufgeklärte Idolatrie bezeich-
nen, aber vielleicht ist es eher ein aufgeklärter Ikonoklasmus.“ (25/26)
Doch diese Diagnose erscheint kurze Zeit später eher als Beltings eigener Wunsch (bzw. sein
Ziel), wenn er feststellt, dass das Instrumentarium, welches zum Durchschauen der Bildstrategien
notwendig sei, der Mehrheit der Rezipienten nicht zur Verfügung stehe und „die große Masse dem
Bilderglauben stärker denn je ausgeliefert“ sei (29). Dabei könne, und diesen Anspruch erhebt Bel-
ting in diesem Buch, ein Blick auf die Kunstgeschichte uns dabei helfen, diese Bilder zu reflektie-
ren und ihre Agenten dahinter zu entlarven.
Die Themenbereiche, welche Belting in seiner Einleitung anhand gegenwärtiger Bilder und Bildde-
batten vorstellt – Das Verhältnis von Bild und Zeichen, das ambivalente Verhältnis zum menschli-
chen Körper, den Ikonoklasmus und immer wieder die Frage nach den wechselnden Vorstellungen
davon, was Wahrheit ist und wie ein Bild diese sichtbar machen kann – werden im Folgenden fast
ausschließlich anhand von historischen Bildern, ihren Medien und den sie umgebenden Debatten
untersucht. Die Bildbeispiele reichen bis in die Zeit von Reformation und Gegenreformation. Bel-
ting erzählt diesmal keine Geschichte des (echten) Bildes, sondern wählt für jeden seiner vier Tei-
le einen anderen thematischen Schwerpunkt. Gezielt gesetzte Verweise binden die Untersuchun-
gen der historischen Bilder an die in der Einleitung benannten Problembereiche der Gegenwart
zurück.

Im Zentrum des ersten Teils „Die Maske und die Person Christi“ steht der Prototyp des echten Bil-
des: das wahre Bild Christi. Anhand verschiedener Beispiele zeigt Belting, dass fundamentale Pro-
bleme der visuellen Repräsentation bereits an dieser Stelle akut werden. Dabei zeigen sich Paralle-
len zwischen der typologischen Entwicklung der Ikonen des „wahren Antlitz Christi“ und theologi-
schen Entwicklungen an der Wende zum Mittelalter. Der Begriff „persona“, Maske, wird im lateini-
schen Sprachraum, und nur dort, vom Kontext des antiken Theaters auf die philosophisch-theolo-
gische Frage nach dem Verhältnis des inkarnierten Christus zu Gott übertragen. Dies verknüpft
Belting mit seiner Analyse der Mandylion-Ikonen. Als Abdruck des Gesichts (Körpers) Christi birgt
das Mandylion eine Lebend-Maske, das Tuch ist ein Kontaktmedium für die „Körperspur“. Mit den
Begriffen der „Körperspur“ und des photographischen „Index“ postuliert Belting hier eine Analogie
zur Photographie. Als Bild dagegen kompensiert das Mandylion die Abwesenheit des Körpers, der
jenen Abdruck hinterlassen hat. Es ergänzt zur Körperspur einen Körper, zur Maske ein Gesicht,
das zurückschaut und macht das Tuch zum Bildmedium. In dieser paradoxen Bilddisposition ist
nun die Basis für die Möglichkeiten, aber auch die Grenzen des „echten“ Bildes zwischen Beweis-
stück und Simulacrum gelegt – und diese Disposition ist religiös konnotiert; sie usurpiert einen
eigentlich philosophischen Bildbegriff, welcher Christus selbst als Bild Gottes zum Gegenstand
hat.

Den zweiten Teil „Körper und Bilder als Themen des Glaubens“ stellt Belting in den Kontext der Fra-
ge nach Vorstellungen vom menschlichen Körper. Dabei ist es seine Absicht, zeitgenössische The-
orien, welche die neuen Medien und jene „virtual realities“, die sie kreieren, als Ursache einer neu-
en, postmodernen Krise des Körpers durch eine Historisierung des Themas in ihre Schranken zu
weisen. Das ambivalente Körperbild der europäischen Gegenwart habe, so argumentiert er, seine
Wurzeln im Beginn der christlichen Theologie. In dem „ungewissen Archetypen“ des Corpus Chris-
ti, welches einerseits das Ideal des Menschenkörpers sei, andererseits durch seine Göttlichkeit
jede Analogie zum menschlichen Körper verunmögliche, verortet Belting den Ursprung jener Dicho-
tomie von Körper und Seele, die sich in der zeitgenössischen Dichotomie von Körper und einem



ArtHist.net

3/5

seiner Organe, dem Gehirn, fortsetze.
Wieder sind es seine bildanthropologischen Paradigmen, mit denen Belting eine historische theo-
logische mit zeitgenössischer Bildtheorie verbindet. Das Corpus Christi vereint danach Körper,
Medium und Bild in sich: Als fleischgewordenes Wort löst der Körper die Schrift als Medium des
göttlichen Wortes ab; gleichzeitig ist der Körper Christi ein Bild Gottes. Während Bilder dieses Kör-
pers, der selbst Bild ist, diesem „in keinem substantiellen Sinne ähnlich“ (87) sind, eignet die sub-
stantielle Ähnlichkeit mit Christus dagegen seit der Formulierung der Transubstantiationslehre der
geweihten Hostie, welche aber die dem Bild eigene Anschaulichkeit und die Suggestion von Nähe
nicht hat. Beide würden so aufeinander verweisen.
Im spätmittelalterlichen Bild des „lebenden Leichnams“ schließlich sieht Belting den Versuch, im
Bild mit seinen ihm eigenen Beschränkungen die göttliche Natur im menschlichen Körper sichtbar
zu machen: es stelle „die Koexistenz zweier Naturen, einer gestorbenen und einer Natur, die nicht
sterben konnte, in einer sichtbaren Kopräsenz“ dar (98). Mit einem Verweis auf zeitgenössische
Diskurse, mit denen er Bildrezeption und Religionsgeschichte zusammenbringt, fügt er hinzu, dass
man die Art, wie die Bilder die theologische Realität wiedergegeben habe, „heute virtuell nennen
(würde), … (dass sie) aber damals im Glauben verankert war.“ (98).
Am Ende des zweiten Teiles kehrt Belting zur Frage nach dem Verhältnis von „Körperspur“ und
Christus-Bild zurück und verfolgt seine Entwicklung an und jenseits der Schwelle zur Neuzeit, an
welcher sich Bild und Beweis-Abdruck voneinander trennen. Am Beispiel von Gemälden der „Santa
Faz“ Francisco de Zurbaráns zeigt Belting, wie eine illusionistische Malerei das Gesicht Christi visi-
onsartig vor dem in Trompe-l’½il dargestellten Tuch schweben lässt und das Bild in die Imaginati-
on des Betrachters verlegt. Die vera ikon in Rom dagegen verwandelt sich zurück in ein Beweis-
stück: Darstellungen von ihr präsentieren nun ein Christusgesicht mit geschlossenen Augen, einen
Abdruck. Die Veronika ist kein Bild mehr,  sondern ein „Original“ welches,  durch den Abdruck
authentifiziert, seinerseits als Echtheitsbeweis für die mit ihm verbundene Veronikalegende herhal-
ten muss.

Im dritten Teil „Zeichen als Waffen im Bilderstreit“ arbeitet Belting seinen anthropologischen Bild-
begriff im Kontrast zum Begriff des Zeichens besonders deutlich heraus. Er distanziert sich dabei
von Zeichentheorien mit einem universalen Zeichenbegriff wie derjenigen von Charles S. Peirce.
Beltings Zeichenbegriff dient vielmehr dazu, den Bedeutungsüberschuss des Bildes, welches sich
nicht ohne Verlust in das Medium der Sprache übersetzen lässt, zu greifen. Während die Referenz
der Zeichen das Wort sei, bestehe der besondere Status des Bildes in seiner Analogie mit dem Kör-
per: Die Präsenz des Bildes komme erst durch die Absenz des Körpers zu Stande. Analog zum lin-
guistischen Begriff  der  „Repräsentation“  bietet  er  eine auf  das Bild  bezogene Definition des
Begriffs an, welche die Isometrie zwischen Bild und Betrachter berücksichtigt. Diese Isometrie
schaffe durch die Animation und Imagination des Betrachters eine „offene Grenze zwischen Bild
und körperlicher Welt“ (134). Seine bildwissenschaftliche Perspektive, mit der er sich mit Umberto
Eco und Ernst Gombrich gegen eine Art der Semiotik, die „vor allem mit Argumenten aus der Lingu-
istik bedient“ werde, distanziert, bietet ihm die Basis für seine Untersuchungen der großen histori-
schen Konflikte zwischen Bild und Zeichen. Die Vorläufer von Zeichentheorien, so seine These,
entstanden eben in solchen Situationen, in denen Argumente benötigt wurden, um die Macht der
Bilder zu brechen – was häufig mit der physischen Zerstörung jener als „falsch“ beurteilten Bilder
einherging.
Im byzantinischen Ikonoklasmus treffen nach Belting trotz der heftigen Polemik, die von beiden



ArtHist.net

4/5

Seiten kommt, nicht zwei verschiedene Bildbegriffe aufeinander, sondern zwei polari-sierte Positio-
nen zu diesem Bildbegriff; auch im Zwang zur Zerstörung liege die Anerkennung der Referenz des
Bildes auf den menschlichen Körper. Ikonoklasmus sei, das betont Belting immer wieder, Idolatrie
unter umgekehrten Vorzeichen.
Auch von ihren muslimischen Nachbarn habe die byzantinischen Christen kein grundsätzlich ver-
schiedener Bildbegriff getrennt, sondern der christliche Glaubenssatz der Inkarnation Gottes und
die daraus abgeleitete Bildapologie. Die weströmischen Christen, jahrhundertelang von der gräko-
römischen Tradition abgeschnitten, seien es dagegen nicht gewohnt gewesen, „mit Bildern wie
mit echten Körpern umzugehen“ (151). In bewusster Abgrenzung zum Osten, dessen Bildervereh-
rung ihnen unverständlich bleiben musste, schärften die Karolinger ihre Terminologie, um der östli-
chen Bilderverehrung eine Zeichentheorie entgegenzusetzen. Die Bilder mussten nicht zerstört
werden, sondern wurden in das Reich der Zeichen gebannt. Die Kompensierung des Mangels der
Zeichen an körperlicher Präsenz geschah durch die materielle Präsenz der Reliquien.
In einem schroffen,  aber überzeugenden Vergleich mit dem Bildersturm der Reformationszeit
arbeitet Belting grundlegende Unterschiede dieser beiden Wellen der Gewalt gegen Bilder heraus.
In der Reformationszeit habe der Streit um die Bilder hier unter ganz anderen Vorzeichen, nämlich
in der  Zeit  eines kulturellen Umbruchs und einer  Medienrevolution stattgefunden,  in  der  das
gedruckte Wort – auch in der Volkssprache – dem Bild als öffentliches Medium den Rang abgelau-
fen habe. Dem reformatorischen Streit um die Bilder unterliege vielmehr, so Belting, ein grundsätz-
licher Konflikt zwischen der sinnlich wahrgenommenen Religion und einer intellektuelleren, worto-
rientierten.

Hier schließt der letzte Teil „Kontroversen der Reformation. Porträt und Karikatur“ an. Im Lichte
der  Einleitung  des  Buches  und  Beltings  Wunsch  nach  einem  „aufgeklärten  Ikonoklasmus“
erscheint die erste große These dieses Teils besonders relevant: Der Bildersturm der Reformation
sei, so argumentiert Belting, ein völlig anachronistisches Unterfangen gewesen. Er sei zu einer
Zeit geschehen, in welcher das Bild des christlichen Mittelalters vor dem Hintergrund der durch
die Druckpresse eingeleiteten Medienrevolution, welche sowohl Schrift als auch Bild massenhaft
verbreitete, seine Aura verloren hätte. Und so stellt Belting den reformatorischen Ikonoklasmus
als Aufstand gegen politische und institutionelle, in diesem Fall kirchliche, Machtstrukturen und -
ausübung dar: „Subversion, Aufstand, Befreiung waren die Motive, wenn sie auch verbrämt wur-
den durch den Vorwurf der falschen Religionsausübung.“ (177).
Vor dem Hintergrund der Bilddiskussion und -polemik und der Medienrevolution erlebt das Porträt
einen Boom. Öffentliche Personen lassen ihr Konterfeit im Medium der Druckgraphik massenhaft
verbreiten. Die alten Fragen nach dem Zusammenhang zwischen Körper/Gesicht und Bild, nach
der Dichotomie von Körper und Geist und nun auch dem Verhältnis von Individuum und öffentli-
cher Gestalt werden neu gestellt und im Bild thematisiert, oft durch die beigegebenen Inschriften,
die verschiedene Bildvorstellungen zueinander in  ein spannungsvolles Verhältnis  setzen.  Das
Ergebnis sind hoch reflexive, sich durch die Vorwegnahme bildtheoretischer Einwände selbst rela-
tivierende Bilder. Die Karikatur, die im Medium Flugblatt von beiden Parteien verbreitet wird, greift
das neuerdings beliebte gedruckte Bildnis und das damit verbundene komplexe Gebiet der Reprä-
sentation auf und bedient sich ihrer, um den Dargestellten zu diffamieren.

Belting gelingt eine überzeugende Anwendung seiner Bildanthropologie, welche er als eine Basis
zur nuancierten Untersuchung epochen-übergreifender Phänomene im Bereich der Rezeption und
im Umgang von Bildern gebraucht. In zahlreichen, knappen und präzisen Bildanalysen macht er



ArtHist.net

5/5

anschaulich, welche bildwissenschaftlichen Erkenntnisse aus einer In-Bezug-Setzung von theologi-
sch-religionsgeschichtlichen Aspekten und seiner Bildanthropologie gewonnen werden können.
Beltings Postulat der Isometrie zwischen Bild und Betrachter, sein Begriff der Präsenz des Bildes,
welche für die körperliche Absenz des dargestellten Körpers kompensiert, stehen dabei im Zen-
trum; sie schränken den Bildbegriff auf Bilder ein, welche dem Betrachter ein Gegenüber in Form
eines anderen Körpers bieten. In Beltings Untersuchung sind es vor allem das Antlitz Christi, das
Corpus Christi und das Porträt, die diesen Platz einnehmen. Damit ist dieser Bildbegriff deutlich
präziser, als der den Bildern der Gegenwart gewidmete Einleitungsteil zunächst erwarten lässt.
Hier wird die Art der von den Massenmedien verbreiteten Bilder zunächst nicht spezifiziert. Zwar
wird ein präziserer Begriff des Bildes als „Träger von Sinn“ im Kontrast zum „Visuelle(n) als Sin-
nenreiz“ (17) gefordert; explizit kommt Beltings anthropologischer Bildbegriff aber erst in den fol-
genden Kapiteln zum Tragen – wenn auch schon in der Einleitung in den Illustrationen, vom Wer-
beplakat bis zum Filmstill, Bilder menschlicher Gesichter bzw. des menschlichen Körpers im Mit-
telpunkt stehen. Die Schlüssigkeit der folgenden Untersuchungen wird davon allerdings keines-
falls eingeschränkt.
Inwiefern der Text zu der Erfüllung des Wunsches des Autors nach einem „aufgeklärten Ikonoklas-
mus“ beiträgt, bleibt abzuwarten. „Das echte Bild“ jedenfalls bietet einen wichtigen Diskussionsbei-
trag dafür an.

Anmerkungen:

[1] Hans Belting: Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, München: C.H.

Beck Verlag 1990.

[2] Hans Belting: Bild-Anthropologie, München: Fink Verlag 2001.

___________________________________

Anm. d. Red.: Diese Rezension erschien in der

ArtHist-Rezensionsreihe „Bildtheorie“

___________________________________

Empfohlene Zitation:

Hanna Wimmer: [Rezension zu:] Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, München

2005. In: ArtHist.net, 19.02.2007. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/150>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

