ArtHist net

Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Miinchen: C.H.
Beck’sche Verlagsbuchhandlung 2005
ISBN-10: 3-406-53460-0, 239 S.

Rezensiert von: Hanna Wimmer, Hamburg

Was macht die ,Echtheit” eines Bildes aus? Auf der Suche nach einer Antwort auf die Frage,
warum wir Bildern Glauben schenken — und warum uns Bilder, die nicht die Wahrheit darstellen,
so schwer enttdauschen — kehrt der Autor zum Gegenstandsbereich seines Buches 'Bild und Kult'
zuriick. Damals liel’ er die ,Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst“, so der vollstandige
Titel des Werks, an der Schwelle zur Ara der Kunst enden, an der es als ,Kunstwerk” in das neue
Referenzsystem der dsthetischen Kunstbetrachtung eingegliedert wurde [1]. In seinem jlingsten
Buch geht Belting einen Schritt weiter: Er mOchte zeigen, dass der urspriingliche, religiose Kontext
der Bilder und ihre dadurch bedingte Aura bis heute die Art und Weise beeinflussen, wie wir Bilder
betrachten. Wir wollen Bildern glauben, so seine These, weil wir eigentlich niemals aufgehort
haben, an Bilder zu glauben, welche urspriinglich als religiose Bedeutungstrager und Kultobjekte
ihren Platz im Leben hatten.

Methodisch kniipft Belting an jene Bildtheorie an, die er 2001 in seiner '‘BildAnthropologie' entwi-
ckelt hat [2]. Darin bestimmte er drei Parameter, deren komplexe wechselseitige Beziehungen
unser Bildverstandnis bedingen: Bild, Kérper und Medium. Auf der Basis dieses Gerilistes macht
Belting sich in seiner neuen Publikation nun daran, die Rezeptions- und Interpretationsweisen frei-
zulegen, die unserem zwiespaltigen Umgang mit Bildern und der Frage nach ihrem Wahrheitsge-
halt zu Grunde liegen.

Die lange Einleitung konzentriert sich auf die Bilder unserer Gegenwart und die Erwartungen der
Rezipienten. Einen Schwerpunkt legt der Autor auf die Massenmedien, ganz besonders die neuen,
digitalen Medien und deren theoretische Reflexion. Wahrend die neuen Medien ihre Rezipienten
mit meist anonym versendeten Bildern in bisher unbekannter Menge lberschiitten, wachse in der
Theorie (u. a. von Jean Baudrillard und Vilém Flusser) die ,Furcht, dass der Unterschied zwischen
Bild und Fakt in den von uns selbst erzeugten Bildern verloren geht” (17), womit die grundsatzli-
che Fahigkeit des Bildes zur Reprasentation — also zur Referenz auf die Realitat — in Frage gestellt
werde. Diese Krise stellt Belting in den Zusammenhang der langen Geschichte des Streites um
sechte” und ,falsche” Bilder. Dabei dient ihm dieser Blickwinkel dazu, einen problematischen
Aspekt der zeitgendssischen Bilderkritik zu beleuchten: es seien nicht mehr die ,falschen” im Kon-
trast zu den ,echten”, sondern alle Bilder in die Kritik geraten.

Hinter diesen Bildern, von denen wir einerseits meinen, dass wir ihre Strategien durchschauen kon-
nen, von denen wir andererseits aber noch immer hoffen, dass wir etwas ,Echtes” unter ihnen ent-
decken kdnnen, sieht Belting die Strukturen der Okonomie versteckt, die sich unserer Schwiche,
aber auch unserer Lust am Sehen bedient. An dieser Stelle tritt Belting als Kulturkritiker auf.
Zunéchst diagnostiziert er als eine Reaktion auf eine solche Bilderflut die Weigerung, den Bildern
weiterhin zu glauben, dass sie ,mehr sind als Bilder” — mit der Folge, dass sie damit nicht mehr
abgelehnt werden miissen. ,ldolatrie wandelt sich in diesem Sinne zu einem |Ikonoklasmus unter

1/5



ArtHist.net

verdnderten Vorzeichen. [..] Man kénnte ein solches Verhalten als aufgeklarte Idolatrie bezeich-
nen, aber vielleicht ist es eher ein aufgeklarter Ikonoklasmus.” (25/26)

Doch diese Diagnose erscheint kurze Zeit spéter eher als Beltings eigener Wunsch (bzw. sein
Ziel), wenn er feststellt, dass das Instrumentarium, welches zum Durchschauen der Bildstrategien
notwendig sei, der Mehrheit der Rezipienten nicht zur Verfiigung stehe und ,die groRe Masse dem
Bilderglauben starker denn je ausgeliefert” sei (29). Dabei konne, und diesen Anspruch erhebt Bel-
ting in diesem Buch, ein Blick auf die Kunstgeschichte uns dabei helfen, diese Bilder zu reflektie-
ren und ihre Agenten dahinter zu entlarven.

Die Themenbereiche, welche Belting in seiner Einleitung anhand gegenwartiger Bilder und Bildde-
batten vorstellt — Das Verhaltnis von Bild und Zeichen, das ambivalente Verhaltnis zum menschli-
chen Korper, den Ikonoklasmus und immer wieder die Frage nach den wechselnden Vorstellungen
davon, was Wahrheit ist und wie ein Bild diese sichtbar machen kann — werden im Folgenden fast
ausschlieBlich anhand von historischen Bildern, ihren Medien und den sie umgebenden Debatten
untersucht. Die Bildbeispiele reichen bis in die Zeit von Reformation und Gegenreformation. Bel-
ting erzahlt diesmal keine Geschichte des (echten) Bildes, sondern wahlt fiir jeden seiner vier Tei-
le einen anderen thematischen Schwerpunkt. Gezielt gesetzte Verweise binden die Untersuchun-
gen der historischen Bilder an die in der Einleitung benannten Problembereiche der Gegenwart
zuriick.

Im Zentrum des ersten Teils ,Die Maske und die Person Christi“ steht der Prototyp des echten Bil-
des: das wahre Bild Christi. Anhand verschiedener Beispiele zeigt Belting, dass fundamentale Pro-
bleme der visuellen Reprasentation bereits an dieser Stelle akut werden. Dabei zeigen sich Paralle-
len zwischen der typologischen Entwicklung der Ikonen des ,wahren Antlitz Christi“ und theologi-
schen Entwicklungen an der Wende zum Mittelalter. Der Begriff ,persona“, Maske, wird im lateini-
schen Sprachraum, und nur dort, vom Kontext des antiken Theaters auf die philosophisch-theolo-
gische Frage nach dem Verhiéltnis des inkarnierten Christus zu Gott Gibertragen. Dies verkniipft
Belting mit seiner Analyse der Mandylion-lkonen. Als Abdruck des Gesichts (Kérpers) Christi birgt
das Mandylion eine Lebend-Maske, das Tuch ist ein Kontaktmedium fiir die ,Korperspur”. Mit den
Begriffen der ,Korperspur” und des photographischen ,Index” postuliert Belting hier eine Analogie
zur Photographie. Als Bild dagegen kompensiert das Mandylion die Abwesenheit des Korpers, der
jenen Abdruck hinterlassen hat. Es erganzt zur Korperspur einen Kérper, zur Maske ein Gesicht,
das zuriickschaut und macht das Tuch zum Bildmedium. In dieser paradoxen Bilddisposition ist
nun die Basis fiir die Moglichkeiten, aber auch die Grenzen des ,echten” Bildes zwischen Beweis-
stiick und Simulacrum gelegt — und diese Disposition ist religios konnotiert; sie usurpiert einen
eigentlich philosophischen Bildbegriff, welcher Christus selbst als Bild Gottes zum Gegenstand
hat.

Den zweiten Teil ,Korper und Bilder als Themen des Glaubens” stellt Belting in den Kontext der Fra-
ge nach Vorstellungen vom menschlichen Kérper. Dabei ist es seine Absicht, zeitgendssische The-
orien, welche die neuen Medien und jene ,virtual realities”, die sie kreieren, als Ursache einer neu-
en, postmodernen Krise des Kérpers durch eine Historisierung des Themas in ihre Schranken zu
weisen. Das ambivalente Korperbild der europdischen Gegenwart habe, so argumentiert er, seine
Wurzeln im Beginn der christlichen Theologie. In dem ,ungewissen Archetypen” des Corpus Chris-
ti, welches einerseits das Ideal des Menschenkdrpers sei, andererseits durch seine Gottlichkeit
jede Analogie zum menschlichen Kérper verunmaogliche, verortet Belting den Ursprung jener Dicho-
tomie von Korper und Seele, die sich in der zeitgendssischen Dichotomie von Korper und einem

2/5



ArtHist.net

seiner Organe, dem Gehirn, fortsetze.

Wieder sind es seine bildanthropologischen Paradigmen, mit denen Belting eine historische theo-
logische mit zeitgendssischer Bildtheorie verbindet. Das Corpus Christi vereint danach Korper,
Medium und Bild in sich: Als fleischgewordenes Wort [6st der Korper die Schrift als Medium des
gottlichen Wortes ab; gleichzeitig ist der Korper Christi ein Bild Gottes. Wahrend Bilder dieses Kor-
pers, der selbst Bild ist, diesem ,in keinem substantiellen Sinne dhnlich“ (87) sind, eignet die sub-
stantielle Ahnlichkeit mit Christus dagegen seit der Formulierung der Transubstantiationslehre der
geweihten Hostie, welche aber die dem Bild eigene Anschaulichkeit und die Suggestion von Nahe
nicht hat. Beide wiirden so aufeinander verweisen.

Im spatmittelalterlichen Bild des ,lebenden Leichnams” schliellich sieht Belting den Versuch, im
Bild mit seinen ihm eigenen Beschrankungen die gottliche Natur im menschlichen Kérper sichtbar
zu machen: es stelle ,die Koexistenz zweier Naturen, einer gestorbenen und einer Natur, die nicht
sterben konnte, in einer sichtbaren Koprasenz* dar (98). Mit einem Verweis auf zeitgendssische
Diskurse, mit denen er Bildrezeption und Religionsgeschichte zusammenbringt, fligt er hinzu, dass
man die Art, wie die Bilder die theologische Realitdt wiedergegeben habe, ,heute virtuell nennen
(wiirde), ... (dass sie) aber damals im Glauben verankert war.” (98).

Am Ende des zweiten Teiles kehrt Belting zur Frage nach dem Verhéltnis von ,Korperspur” und
Christus-Bild zuriick und verfolgt seine Entwicklung an und jenseits der Schwelle zur Neuzeit, an
welcher sich Bild und Beweis-Abdruck voneinander trennen. Am Beispiel von Gemalden der ,Santa
Faz" Francisco de Zurbardns zeigt Belting, wie eine illusionistische Malerei das Gesicht Christi visi-
onsartig vor dem in Trompe-I'"%2il dargestellten Tuch schweben ldasst und das Bild in die Imaginati-
on des Betrachters verlegt. Die vera ikon in Rom dagegen verwandelt sich zuriick in ein Beweis-
stick: Darstellungen von ihr prasentieren nun ein Christusgesicht mit geschlossenen Augen, einen
Abdruck. Die Veronika ist kein Bild mehr, sondern ein ,Original” welches, durch den Abdruck
authentifiziert, seinerseits als Echtheitsbeweis fiir die mit ihm verbundene Veronikalegende herhal-
ten muss.

Im dritten Teil ,Zeichen als Waffen im Bilderstreit” arbeitet Belting seinen anthropologischen Bild-
begriff im Kontrast zum Begriff des Zeichens besonders deutlich heraus. Er distanziert sich dabei
von Zeichentheorien mit einem universalen Zeichenbegriff wie derjenigen von Charles S. Peirce.
Beltings Zeichenbegriff dient vielmehr dazu, den Bedeutungsiiberschuss des Bildes, welches sich
nicht ohne Verlust in das Medium der Sprache {ibersetzen lasst, zu greifen. Wahrend die Referenz
der Zeichen das Wort sei, bestehe der besondere Status des Bildes in seiner Analogie mit dem Kor-
per: Die Prasenz des Bildes komme erst durch die Absenz des Korpers zu Stande. Analog zum lin-
guistischen Begriff der ,Reprasentation” bietet er eine auf das Bild bezogene Definition des
Begriffs an, welche die Isometrie zwischen Bild und Betrachter beriicksichtigt. Diese Isometrie
schaffe durch die Animation und Imagination des Betrachters eine ,offene Grenze zwischen Bild
und korperlicher Welt” (134). Seine bildwissenschaftliche Perspektive, mit der er sich mit Umberto
Eco und Ernst Gombrich gegen eine Art der Semiotik, die ,vor allem mit Argumenten aus der Lingu-
istik bedient” werde, distanziert, bietet ihm die Basis fiir seine Untersuchungen der grofRen histori-
schen Konflikte zwischen Bild und Zeichen. Die Vorldufer von Zeichentheorien, so seine These,
entstanden eben in solchen Situationen, in denen Argumente bendétigt wurden, um die Macht der
Bilder zu brechen — was haufig mit der physischen Zerstoérung jener als ,falsch” beurteilten Bilder
einherging.

Im byzantinischen Ikonoklasmus treffen nach Belting trotz der heftigen Polemik, die von beiden

3/5



ArtHist.net

Seiten kommt, nicht zwei verschiedene Bildbegriffe aufeinander, sondern zwei polari-sierte Positio-
nen zu diesem Bildbegriff; auch im Zwang zur Zerstorung liege die Anerkennung der Referenz des
Bildes auf den menschlichen Korper. lkonoklasmus sei, das betont Belting immer wieder, Idolatrie
unter umgekehrten Vorzeichen.

Auch von ihren muslimischen Nachbarn habe die byzantinischen Christen kein grundsatzlich ver-
schiedener Bildbegriff getrennt, sondern der christliche Glaubenssatz der Inkarnation Gottes und
die daraus abgeleitete Bildapologie. Die westromischen Christen, jahrhundertelang von der grako-
romischen Tradition abgeschnitten, seien es dagegen nicht gewohnt gewesen, ,mit Bildern wie
mit echten Koérpern umzugehen” (151). In bewusster Abgrenzung zum Osten, dessen Bildervereh-
rung ihnen unverstandlich bleiben musste, scharften die Karolinger ihre Terminologie, um der ostli-
chen Bilderverehrung eine Zeichentheorie entgegenzusetzen. Die Bilder mussten nicht zerstort
werden, sondern wurden in das Reich der Zeichen gebannt. Die Kompensierung des Mangels der
Zeichen an korperlicher Prasenz geschah durch die materielle Prasenz der Reliquien.

In einem schroffen, aber (iberzeugenden Vergleich mit dem Bildersturm der Reformationszeit
arbeitet Belting grundlegende Unterschiede dieser beiden Wellen der Gewalt gegen Bilder heraus.
In der Reformationszeit habe der Streit um die Bilder hier unter ganz anderen Vorzeichen, namlich
in der Zeit eines kulturellen Umbruchs und einer Medienrevolution stattgefunden, in der das
gedruckte Wort — auch in der Volkssprache — dem Bild als 6ffentliches Medium den Rang abgelau-
fen habe. Dem reformatorischen Streit um die Bilder unterliege vielmehr, so Belting, ein grundsatz-
licher Konflikt zwischen der sinnlich wahrgenommenen Religion und einer intellektuelleren, worto-
rientierten.

Hier schliel3t der letzte Teil ,Kontroversen der Reformation. Portrdt und Karikatur” an. Im Lichte
der Einleitung des Buches und Beltings Wunsch nach einem ,aufgeklarten lkonoklasmus”
erscheint die erste groRe These dieses Teils besonders relevant: Der Bildersturm der Reformation
sei, so argumentiert Belting, ein véllig anachronistisches Unterfangen gewesen. Er sei zu einer
Zeit geschehen, in welcher das Bild des christlichen Mittelalters vor dem Hintergrund der durch
die Druckpresse eingeleiteten Medienrevolution, welche sowohl Schrift als auch Bild massenhaft
verbreitete, seine Aura verloren héatte. Und so stellt Belting den reformatorischen lkonoklasmus
als Aufstand gegen politische und institutionelle, in diesem Fall kirchliche, Machtstrukturen und -
ausiibung dar: ,Subversion, Aufstand, Befreiung waren die Motive, wenn sie auch verbramt wur-
den durch den Vorwurf der falschen Religionsausiibung.” (177).

Vor dem Hintergrund der Bilddiskussion und -polemik und der Medienrevolution erlebt das Portrat
einen Boom. Offentliche Personen lassen ihr Konterfeit im Medium der Druckgraphik massenhaft
verbreiten. Die alten Fragen nach dem Zusammenhang zwischen Kérper/Gesicht und Bild, nach
der Dichotomie von Korper und Geist und nun auch dem Verhaltnis von Individuum und 6ffentli-
cher Gestalt werden neu gestellt und im Bild thematisiert, oft durch die beigegebenen Inschriften,
die verschiedene Bildvorstellungen zueinander in ein spannungsvolles Verhéltnis setzen. Das
Ergebnis sind hoch reflexive, sich durch die Vorwegnahme bildtheoretischer Einwande selbst rela-
tivierende Bilder. Die Karikatur, die im Medium Flugblatt von beiden Parteien verbreitet wird, greift
das neuerdings beliebte gedruckte Bildnis und das damit verbundene komplexe Gebiet der Repra-
sentation auf und bedient sich ihrer, um den Dargestellten zu diffamieren.

Belting gelingt eine iberzeugende Anwendung seiner Bildanthropologie, welche er als eine Basis
zur nuancierten Untersuchung epochen-iibergreifender Phanomene im Bereich der Rezeption und
im Umgang von Bildern gebraucht. In zahlreichen, knappen und préazisen Bildanalysen macht er

4/5



ArtHist.net

anschaulich, welche bildwissenschaftlichen Erkenntnisse aus einer In-Bezug-Setzung von theologi-
sch-religionsgeschichtlichen Aspekten und seiner Bildanthropologie gewonnen werden kdnnen.
Beltings Postulat der Isometrie zwischen Bild und Betrachter, sein Begriff der Prasenz des Bildes,
welche fir die korperliche Absenz des dargestellten Korpers kompensiert, stehen dabei im Zen-
trum; sie schranken den Bildbegriff auf Bilder ein, welche dem Betrachter ein Gegeniiber in Form
eines anderen Korpers bieten. In Beltings Untersuchung sind es vor allem das Antlitz Christi, das
Corpus Christi und das Portrét, die diesen Platz einnehmen. Damit ist dieser Bildbegriff deutlich
praziser, als der den Bildern der Gegenwart gewidmete Einleitungsteil zunachst erwarten lasst.
Hier wird die Art der von den Massenmedien verbreiteten Bilder zunachst nicht spezifiziert. Zwar
wird ein praziserer Begriff des Bildes als ,Trager von Sinn“ im Kontrast zum ,Visuelle(n) als Sin-
nenreiz“ (17) gefordert; explizit kommt Beltings anthropologischer Bildbegriff aber erst in den fol-
genden Kapiteln zum Tragen — wenn auch schon in der Einleitung in den lllustrationen, vom Wer-
beplakat bis zum Filmstill, Bilder menschlicher Gesichter bzw. des menschlichen Kérpers im Mit-
telpunkt stehen. Die Schliissigkeit der folgenden Untersuchungen wird davon allerdings keines-
falls eingeschrankt.

Inwiefern der Text zu der Erfiillung des Wunsches des Autors nach einem ,aufgeklarten Ikonoklas-
mus"” beitragt, bleibt abzuwarten. ,Das echte Bild" jedenfalls bietet einen wichtigen Diskussionsbei-
trag dafiir an.

Anmerkungen:

[1] Hans Belting: Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Miinchen: C.H.
Beck Verlag 1990.
[2] Hans Belting: Bild-Anthropologie, Miinchen: Fink Verlag 2001.

Anm. d. Red.: Diese Rezension erschien in der

ArtHist-Rezensionsreihe ,Bildtheorie”

Empfohlene Zitation:
Hanna Wimmer: [Rezension zu:] Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Miinchen

2005. In: ArtHist.net, 19.02.2007. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/150>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

5/5


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

