ArtHist net

Trohler, Margrit; Schweinitz, Jorg; (Hrsg.): Die Zeit des Bildes ist angebrochen!
Franzosische Intellektuelle, Kiinstler und Filmkritiker iiber das Kino: eine historische
Anthologie 1906-1929, Berlin: Alexander Verlag 2016

ISBN-13: 978-3-89581-409-9, 766 Seiten, : EUR 30.80

Rezensiert von: Patrick Straumann, Paris

»Was ist Kino?” und was vermag es zu leisten sind Fragen, die nicht nur André Bazins Schriften
unterliegen, auch Jean-Luc Godard und die franz&sischen Cineasten um die Nouvelle Vague hat-
ten die Problematik zunachst theoretisch und spater dsthetisch zu erdrtern versucht. Um die
Definition des Kinos wurde zuletzt zu Beginn des 21. Jahrhunderts gerungen, nicht nur in Reaktion
auf den Bedeutungsverlust der industriellen Filmproduktion, sondern auch auf Grund der zuneh-
menden Prasenz kinematografischer Formen in Kunstgalerien und Museen. Dass diese Fragestel-
lungen eine historische Dimension besitzen, wird eloquent durch die vorliegende historische
Anthologie bewiesen: Der knapp achthundert Seiten umfassende Band, von den Ziircher Professo-
ren Margrit Trohler und Jorg Schweinitz herausgegeben und essayistisch begleitet, zeichnet das
breite intellektuelle Spektrum der Debatten nach, die den (franzosischen) Film zwischen 1906 und
1929 vom Entstehen der Projektionsséle bis zur Bliite des narrativen Stummfilms begleitet hatten.

Colette und Blaise Cendrars, Louis Aragon, Henri Bergson und Jules Romains zahlen zu den Auto-
ren, die ihre filmtheoretischen Analysen als Teil ihrer philosophischen oder belletristischen Arbeit
verstanden. Andere Texte stammen aus der Feder von Regisseuren, die ihre damalige (oder
zukiinftige) Praxis als Filmemacher reflektieren — Marcel L'Herbier, Jean Cocteau und Germaine
Dulac sind in dieser Hinsicht zu erwdhnen. Dagegen erinnern die Schriften des Malers Marcel Gro-
maire oder des Architekten Robert Mallet-Stevens an die dsthetische Herausforderung, die das
friihe Kino fir die kiinstlerischen Avantgarden bedeutete.

Fernand Léger wiederum, der in einem seiner Artikel den ,kinegraphischen Wert” der Objekte unter-
sucht und hierbei in einem Pladoyer fiir die Naheinstellung wirbt (433), scheint auch mit seiner Bio-
grafie jene kiinstlerischen Reibflachen zu erhellen, die die Anthologie in ihrem gedanklich breiten
Spektrum wiederaufleben Iasst: Nachdem Léger 1918 Blaise Cendrars’ (als Standbildfolge konzi-
pierte) Publikation ,La fin du monde filmée par I'ange N. D.” illustriert hatte, naherte er sich der
von Ricciotto Canudo gegriindeten avantgardistischen Zeitschrift ,Montjoie” an. Es folgte eine
Begegnung mit Jean Epstein (ein folgenreicher Kontakt, dem u. a. die Zeitschrift ,Les Feuilles lib-
res” zu verdanken ist) und eine fruchtbare Zusammenarbeit mit Abel Gance und L'Herbier, fiir die
er die Kulissen von ,La Roue”, beziehungsweise von ,L’Inhumaine” gestalten konnte.

Dass die Filmtheorie des beginnenden 20. Jahrhunderts den Weg der herkdommlichen Kunst nicht
nur diskursiv, sondern auch im Ausdruck kreuzen kann, macht schliesslich Jean Epstein mit sei-
ner Traktatsammlung ,Bonjour Cinéma” anschaulich (269), die hier (nach einer ersten, 2008 von
Nicole Brenez und Ralph Eue edierten Ubersetzung) sorgsam gesetzt zu voller Geltung kommt.
Und wenn Epsteins dadaistisch anmutende Publikation allein in graphischer Hinsicht in der Antho-

1/4



ArtHist.net

logie eine privilegierte Stellung einnimmt, so findet die ,ikonoklastische Sprachzertrimmerung”
(31), die seinen theoretischen Entwurf begleitet, auch in der briisken Syntax von Henri Fescourts
Pladoyer ,Geist der Moderne” und Fernand Divoires Essay ,Tanz und Film” ein Echo.

Waren die theoretischen Debatten vor hundert Jahren anregender als heute? Der stilistische Reich-
tum der Textfolge, prazise und nuanciert ins Deutsche (ibertragen, vermittelt jedenfalls eine Vor-
stellung von der Leidenschaft, mit der die Geburt des Kinos diskutiert wurde - intuitionsstarke Bei-
trage (wie etwa Colettes Reflexionen zur filmischen Ubiquit&t) alternieren mit solide argumentier-
ten Thesen, in denen sich die thematischen Perspektiven der zukiinftigen Theorieansétze kristalli-
sieren. So etwa die Frage, ob der Film als ein Gesamtkunstwerk im wagnerschen Sinn zu verste-
hen ist oder als eine autonome, sich jeder Tradition entziehende Kunstform, wie dies in Ricciotto
Canudos Manifest ,Die sieben Kiinste” anklingt. Frangois Dussaud und Marcel L'Herbier sehen im
Kinematographen eine epochale Bedeutung, die allenfalls mit der Erfindung des Buchdrucks vergli-
chen werden kann, wahrend Rémy de Gourmant die Kollateralschaden antizipiert, die das Theater
aufgrund des Siegeszugs des Kinos zu erleiden droht. Leopold Sturzwage reflektiert (wie spater
Eisenstein) iiber die Nahe von Film und Musik, Elie Faure unterstreicht die ,plastische” Natur des
Filmbilds, das ,Korper, Arabesken” und ,Haltungen” belebt (259).

Einen zentralen Platz nimmt auch der Topos des Films als ,universelle Sprache” ein, der bei
Edouard Toulouse (aber auch bei René Clair) einen eloquenten Anwalt findet. In dieser Diskussion
lassen sich anthropologische, wirtschaftliche und nicht zuletzt auch politisch-utopische Uberle-
gungen nachweisen, wahrend andere, die ikonografischen Traditionen beriihrende Themenberei-
che einer essentiell @sthetischen Phdnomenologie geschuldet sind. Insbesondere die Debatte um
die ,photogénie” bietet den filmtheoretischen Diskursen bis heute Nahrung. Ob ,Zusammenspiel
von Kino und Photographie”, wie sie Louis Delluc umschrieb (238), ,geistiges Ornament”, wie der
Kunsthistoriker Elie Faure die ,cinéplastique” (268) definierte, oder ,Seele des Kinos”, die Epstein
in der Grossaufnahme ausmachte (325) - die spezifische Erfahrung, die in diesen heterokliti-
schen Deutungsanséatzen angesprochen wird, fasziniert dauerhaft, weil sie auf die ,Wurzel der
Mimesis zurlickfiihrt, wie dies Jacques Ranciére spater formulieren wird: Sie widerlegt die platoni-
sche Bilderkritik, die auf der Opposition von Trugerscheinung und substantieller Wirklichkeit
basiert.[1]

Eine eloquente Verteidigung des genuin filmischen Ausdrucks bietet schliellich auch eine Texts-
telle von ,Bonjour Cinéma”, in der Epstein das Unwagbare der Naheinstellung als eigentlich religio-
se Erfahrung umschreibt: ,Die Grossaufnahme verandert das Drama durch den Eindruck der Nahe.
Das Leiden ist in Reichweite. Wenn ich den Arm ausstrecke, beriihre ich Dich, Intimitat. Ich zahle
die Wimpern dieses Leidens. Ich kénnte den Geschmack seiner Tranen kosten. Noch nie hat sich
ein Gesicht auf diese Weise (iber das meine gebeugt. Es bedrangt mich aus grosser Nahe, und ich
folge ihm Stirn auf Stirn. Wir sind nicht einmal durch einen Lufthauch getrennt; ich verschlinge es.
Es ist in mir wie ein Sakrament. Maximale Sinnesschérfe des Sehens.”(331) Werden die hapti-
schen Eigenschaften des Bildes, auf die Epstein hier verweist, spater auch bei Didi-Huberman und
Gilles Deleuze diskutiert, so gliedert Trohler in ihrem historisch orientierenden Essay ,Elixier und
Relais des Geistes der Moderne” Epsteins Konzeption des filmischen Ausdrucks in eine argumen-
tative Linie ein, die die ,visuellen” Qualitdaten der Aufnahmen sowohl mit dem photographisch fest-
gehaltenen ,Sichtbaren” als auch mit den ,optischen” Eigenschaften ,des Apparats” verbindet
(564). In dieser Perspektive, die die Asthetik im filmischen Dispositiv und mithin im ,ontologi-

2/4



ArtHist.net

schen Realismus des Filmbilds” verankert (566), lasst sich auch die fundamental moderne Dimen-
sion des Kinos erkennen. Hat sich die Kunst im Sinne von Baudelaires Begriff der ,modernité”
Ende des 19. Jahrhunderts als ,Vision der Welt” (14) durchgesetzt, so wird das Kino - insbesonde-
re nach der Erfahrung des 1. Weltkriegs — rasch zur Ausdrucksform, die das ,grosse Aullen” der
Bilder (Yves Bonnefoy) mit dem Hors-champ unvermutet in eine atemberaubende Né&he riicken
konnte.[2] Wie im Titel angetont, weitet Trohler den Modernismus-Bezug allerdings auch auf die
Rezeption der filmischen Projektion aus, wie sie u. a. bei Yhcam und René Clair reflektiert werden
kann: Es sind die ,technischen, ontologischen, dsthetischen und psychologischen Argumente”, die
die Autorin iberzeugen, das Kino generell — die Kunstform wie das Dispositiv — als ,Metamorpho-
se und synésthetisches Relais des Geistes der Moderne” zu definieren (579).

Als Folge des Kriegs muss auch die Distanz die die franzésische von der deutschen Filmkultur bis
in die zweite Halfte der zwanziger Jahre trennte, verstanden werden, wie Schweinitz in seinem der
,Berilihrung paralleler Welten” gewidmeten Essay (620) bemerkt. Eine zuséatzliche Asymmetrie in
den jeweiligen Diskursen ist zudem der Tatsache geschuldet, dass Frankreich nach 1918 als
Gewinnernation zu den amerikanischen Produktionen Zugang hatte, wahrend der deutsche Ver-
leih vor allem nationale Filme zeigen konnte. So erinnert Schweinitz daran, dass etwa Béla Balazs
bis 1926 weder Douglas Fairbanks noch Jean Epstein oder Marcel L’'Herbier erwahnt — auch ,Into-
lerance” und ,The Birth of a Nation”, ,konnte Baldzs lediglich mit zehnjahriger Verspatung sehen”
(628), zumal der gemeinsame Dialog aufgrund der Marktmacht der Amerikaner nach den Inflati-
onsjahren eine zusatzliche Belastung erfuhr. Als Konsequenz hiervon zeigen sich rasch Divergen-
zen, und dies sowohl in den Termini als auch den ,Denktraditionen”: Wird der Begriff der ,photogé-
nie” in Deutschland vergleichsweise ambitionslos diskutiert, so fehlt in Frankreich wiederum die
»Soziologische Betrachtungsweise des populdren Kinos”, die Krakauer im Umfeld der Frankfurter
Schule zu entwickeln begann (631).

Es sind diese Differenzen in den Theoriewelten, die zu ,unterschiedlichen Schlagworten in der
Debatte” gefiihrt haben (656). Insbesondere Karl Hauptmanns Verweis auf die ,Gebarde” als ,in-
nerstes Ausdrucksmittel des Films” fand in Frankreich kaum Echo (656). Erinnert man sich der
zentralen Rolle, die die Gebarden und ,Ausdruckswerte” in Aby Warburgs Pathosformel spielen,
kann man die mangelnden Beriihrungspunkte in den jeweiligen Theoriediskussionen nur mit
Bestilirzung zur Kenntnis nehmen. Warburg wurde dem franzdsischen Publikum erst in den 2000er
Jahren in seiner ganzen Tiefe zuganglich. Viele der Texte, die in dieser Anthologie enthalten sind,
blieben ebenfalls lange uniibersetzt und wurden in Deutschland deshalb wenig rezeptiert. Dem ist
nun Abhilfe geschaffen. Eine eigens eingerichtete Webseite macht der interessierten Forschung
zusétzlich die franzosischen Texte im Original zuganglich.[3]

[1] Ranciére, Jacques, La Fable cinématographique: Ed. du Seuil, 2001, S. 9.

[2] ,Le grand dehors de I'image”, das Yves Bonnefoy mit der Entdeckung des ,Nichtseins” vergleichen konn-
te. Bonnefoy, Yves, Poésie et photographie”, Paris: Ed. Galilée, S. 17.

[3] Franzésische Originaltexte unter
<http://www.film.uzh.ch/de/research/publications/einzel/zeit-des-bildes/franzoesische-

originaltexte.html>, [06.06.2017].

Empfohlene Zitation:

Patrick Straumann: [Rezension zu:] Trohler, Margrit; Schweinitz, Jorg; (Hrsg.): Die Zeit des Bildes ist

3/4


http://www.film.uzh.ch/de/research/publications/einzel/zeit-des-bildes/franzoesische-originaltexte.html
http://www.film.uzh.ch/de/research/publications/einzel/zeit-des-bildes/franzoesische-originaltexte.html

ArtHist.net

angebrochen! Franzdsische Intellektuelle, Kiinstler und Filmkritiker iber das Kino: eine historische
Anthologie 1906-1929, Berlin 2016. In: ArtHist.net, 19.06.2017. Letzter Zugriff 17.02.2026.
<https://arthist.net/reviews/14897>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unverdnderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

