ArtHist net

Gibson, Walter S.: Pieter Bruegel and the art of laughter, Berkeley, Calif. [u.a.]:
University of California Press 2006
ISBN-13: 978-0-520-24521-1, XXI, 266 S., alk. paper

Rezensiert von: Bertram Kaschek, Technische Universitat Dresden

Eine Studie liber die Kunst des Lachens verspricht uns Walter S. Gibson mit seinem neuen Buch
"Pieter Bruegel and the Art of Laughter". Zweierlei diirfen wir also von dieser Publikation erwarten:
Neue Einsichten in das Werk des flamischen Malers sowie erhellende Bemerkungen zum funda-
mental-menschlichen Phdnomen des Lachens. Und vielleicht sogar ein drittes: den Nachweis, wie
diese beiden Dinge miteinander zusammenhangen. Inwiefern diese Erwartungen durch die Lekti-
re erfiillt werden, sei zunachst dahingestellt.

Walter Gibson ist gewiss einer der renommiertesten Historiker auf dem Gebiet der niederlandi-
schen Malerei der Frithen Neuzeit. Vor allem seine Arbeiten zu Bosch und Bruegel sowie zur Land-
schaftsmalerei des 16. und 17. Jahrhunderts zahlen aufgrund der bewundernswerten Quellen-
kenntnis Gibsons zu den unverzichtbaren Standartwerken des Faches. Und so wartet auch seine
neuste Publikation mit einer Fiille von interessanten FuBnoten auf, die noch vielen Forschern als
materialreiche Fundgrube werden dienen kdnnen. Einige seiner Ansichten allerdings hat Gibson
bereits in friiheren Beitragen dargelegt - das neue Buch kann also gewissermallen als Summe sei-
ner Bruegel-Forschungen betrachtet werden.

In sechs Kapiteln zwischen Prolog und Epilog wird uns Bruegel hier als Scherz-Kiinstler vorges-
tellt, als malender Meister des Gelachters, der es wie kein zweiter verstand, den menschlichen Kor-
per in schallende Wallung zu versetzen. Im Zentrum stehen hierbei Bruegels Bauern-Bilder, in
denen Gibson Bruegels Lach-Kunst idealtypisch verkorpert sieht. Mit seiner Betonung des Lach-
-Kinstlers verfolgt das Buch eine klare Stof3richtung, die in der Einleitung auch deutlich benannt
wird: Es geht in erster Linie um die Zurlickweisung aller Deutungsversuche, die in Bruegels Wer-
ken anspruchsvolle philosophische oder theologische Reflexionsbilder erkennen wollen.[1] Dar-
Uber hinaus lehnt Gibson aber auch Interpretationen ab, die den Bildern einen satirisch-morali-
schen Gehalt zusprechen.[2] Seine eigene Vision peilt dagegen einen gutmiitig spalenden Kiinst-
ler an, der in wohliger Gemeinschaft mit Bauern und Auftraggebern seine leutseligen Bilder malte.

Was Gibson also vorschlagt, ist eine Riickkehr zu Karel van Mander, dem ersten Biographen des
Kiinstlers, der bereits in seinem Schilderboeck von 1604 Bruegel als malenden SpalRmacher dars-
tellte. Hatte sich ein Grofteil der Forschung des 20. Jahrhunderts noch darum bemiiht, Bruegel
als intellektuellen Kiinstler zu etablieren, blast Gibson nun zum Riickzug. Ganz neu ist dieses Anlie-
gen freilich nicht. Schon zu Beginn der 1970er Jahre hatte Svetlana Alpers vorgeschlagen, Brue-
gels Realismus als "comic mode" und nicht als moralinsaure Bauernschelte zu begreifen - eine
Sicht der Dinge, der damals aus teils guten Griinden, wenn auch recht unhoflich, widersprochen
wurde (was zu einer beriichtigten Debatte fiihrte, die Gibson seltsamerweise nicht direkt ansprich-

1).13]

1/5



ArtHist.net

Die grundsatzlichen Zweifel des Rezensenten gegeniiber Gibsons genereller Ablehnung ambitio-
nierter Deutungen miissen an diesem Ort zuriickgestellt werden. Was hier zur Diskussion stehen
soll, sind allein die Argumente, die Gibson fiir seine These ins Feld fiihrt, Bruegels Zeitgenossen
hatten auf zahlreiche seiner Bilder vornehmlich mit Belustigung und Gelachter reagiert. Gibsons
wichtigster Beleg fiir diese Ansicht ist nun eine Anekdote, die Karel van Mander in seiner Lebens-
beschreibung des Hans Vredemann de Vries zum Besten gibt: Bruegel habe auf ein Perspektivfres-
ko, das sein Kollege Vredemann de Vries fiir den Briisseler Regierungsbeamten Aert Molckmann
gefertigt hatte, heimlich einen Bauern in schmutzigem Hemd gemalt, der sich schamlos an einer
Bauerin vergreift. Dies habe beim reichen Mazen groRes Gelachter hervorgerufen und diesen so
sehr begeistert, dass er sich weigerte, die obszéne Szene iibermalen zu lassen.

Zweierlei ist dulerst problematisch an diesem Beleg. Zum einen muss Gibson eingestehen, dass
sich diese Episode van Mander zufolge in den 1570er Jahren ereignet haben soll - zu einem Zeit-
punkt also, als Bruegel bereits verstorben war. Zum anderen ist generell auf den rhetorisch-fiktio-
nalen Exempelcharakter solcher Anekdoten hinzuweisen, die weniger auf historische Ereignisse
rekurrieren als vielmehr eine didaktische Funktion haben.[4] So hat van Mander gute Griinde, Brue-
gel als derben SpalBmacher zu charakterisieren, denn dieser entspricht kaum seinem Ideal eines
an der italienischen Malerei geschulten Meisters - und kann von daher auch nicht als strahlendes
Vorbild fiir junge Maler dienen, sondern muss als zotiger Nischenmaler den untersten Rang der
Gattungshierarchie verkorpern. Dass Gibson trotz der offenkundigen Fehlinformation - also wider
besseres Wissen - volles Vertrauen in die Glaubwiirdigkeit van Manders hat, muss bedenklich
stimmen.

Um den Mangel an weiteren direkten Quellen zur urspriinglichen Rezeption Bruegels auszuglei-
chen, entfaltet Gibson ein wahrhaft européisches Panorama des Lachens. Hier paradieren die gro-
Ren Namen des 16. Jahrhunderts (Erasmus, Juan Luis Vives, Baldassare Castiglione, Rabelais)
und fligen sich zur Skizze einer friihneuzeitlichen Kulturgeschichte des Lachens. Doch auch weni-
ger bekannte Zeugnisse wie die niederlandischen 'kluchtboeken', Laurent Jouberts 'Traité de ris'
oder die 'refereinen in 't sotte' der niederlandischen Rederijkers werden als Belege einer ausge-
pragten Spalkultur angefiihrt, um zu dem Schluss zu gelangen: "In view of the spate of books,
plays, and songs in Bruegel's time that were written to elicit amusement and laughter, we may ask
if some works of art might have been created for the same purpose" (28).

Dass im 16. Jahrhundert viel und gerne gelacht wurde und dass es eine reiche Produktion an witzi-
gen literarischen Texten gegeben hat, soll hier nicht bestritten werden. Auch soll den Bildern Brue-
gels keineswegs der Humor abgesprochen werden - ganz im Gegenteil. Was hier aber in Frage
gestellt werden muss, ist der methodisch unvermittelte Schritt vom Allgemeinen zum Besonderen,
den Gibson vollzieht, wenn er Bruegel umstandslos einer paneuropdischen Lachkultur zuschlagt,
der es vermeintlich nur ums schiere Amiisement ging. Denn so lasst er die konkreten Konturen
Bruegels verschwimmen, indem er sie nahtlos mit einem hypostasierten Renaissancehorizont ver-
schmilzt. In diesem Sinne spricht Gibson wiederholt von "Bruegel's contemporaries”, denen es
beim Betrachten von dessen Bildern vor allem ums Gelachter gegangen sei, ohne dass dabei deut-
lich wiirde, wer genau (zwischen Boccaccio, flamischen Bauern und Robert Burton) damit gemeint
ist.

Im Falle der bekannten Bauernbilder Bruegels ist dies anders. In den Kernkapiteln seines Buches

2/5



ArtHist.net

kann Gibson - unter Berufung auf die Forschungen von Luc Smolderen - den Erstbesitzer der
Gemalde mit groRer Wahrscheinlichkeit bestimmen. Es handelt sich um den Antwerpener Miinz-
meister Jean Noirot, der nach einem Finanzskandal aus Antwerpen fliehen musste und in dessen
Bankrottinventar unter 50 Gemalden auch fiinf Werke Bruegels verzeichnet waren: eine Winter-
landschaft, zwei Bauernhochzeiten und zwei Bauernkirmessen. Es steht also fest, dass die Bauern-
bilder fir einen reichen Auftraggeber gemalt wurden. So sieht Gibson in diesen Werken freundli-
che Schilderungen landlicher Festivitaten, die mit groRer Sympathie und Einfiihlung das lustige
Landleben fiir vermdgende Stadter festhalten. Im Gegensatz zu den Bauernfesten in den Grafiken
eines Sebald Beham oder Pieter van der Borcht habe es Bruegel vermieden, die Trunkenheit und
Gewalttatigkeit der Bauern darzustellen und stattdessen deren anstandiges Benehmen betont und
sie gar in einem idealisierten Licht erscheinen lassen.

Ein solches Urteil kann nur féallen, wer sich dem anschaulichen Gehalt der Bilder und ihrer narrati-
ven Struktur verschlieBt. Denn Gewalt und Trunkenheit liegen allenthalben in der Luft. Bruegel
mag deren direkte Darstellung vermeiden, doch ein mitdenkender Betrachter muss erkennen, dass
all das, was in der Bauerngrafik explizit gezeigt wird, den Bruegelschen Szenen durchaus noch
bevorsteht. Bruegels Bilder rechnen mit einem Rezipienten, der mit dieser Bildtradition vertraut ist
und die volle Dimension des Geschehens im Verlauf der Betrachtung selbsttatig erschlie3t. So ent-
faltet sich auch die derbe, mitunter bosartige Komik der Bilder nur schrittweise im Prozess der
Bildaneignung, wenn man einsehen muss, dass die zundchst so unschuldig anmutenden Bauern-
feiern im Exzess enden werden. Bruegel spielt ein Spiel der Tauschung und Enttduschung, das
sich einem aufmerksamen Betrachter ohne hermetische Initiation erschlieffen kann.

Man mag diese Deutung bestreiten - und kann dies unter Berufung auf die Bilder auch gerne tun.
Gegeniber Gibson liegt aber gerade hier der gewichtigste Einwand: Er versdumt es durchgangig,
Bruegels Kompositionen als ganze zusammenhangend zu analysieren und ihre bildliche Logik nah-
er zu durchleuchten. Dies hat zur Folge, dass er den Humor dieser Gemalde standig postuliert,
ohne je sagen zu kdnnen, worin eigentlich der spezifische SpaB-Effekt der Bruegel-Bilder liegt, der
uns zum Lachen bringen konnte. Stattdessen widmet er sich isolierten Details (z.B. den Physiog-
nomien), die er fur schlechthin lustig halt. Damit verkennt er die Intelligenz der Bilder und wird sei-
nem eigenen Anspruch, die "Kunst des Lachens" zu erhellen, nicht gerecht.

Dass er hier scheitert, ist in seiner irrigen Annahme begriindet, Moral und Witz seien eiserne Kon-
trahenten. Wolle man also den Humor der Bruegelschen Bilder zeigen, dann miisse man das Mora-
lisieren aus dem Wege schaffen. Das Gegenteil ist der Fall, wie man aus Sebastian Brants Narren-
schiff und Erasmus' Lob der Torheit lernen kann, die genau aus dem Spannungsverhaltnis zwi-
schen moralischem Anspruch und kalkulierter Narretei ihre Kraft und ihren Witz beziehen. Zwar
fiihrt Gibson diese Texte an, doch verkennt er ganz offenbar deren paradoxe Logik, die dem Leser
letztlich abverlangt, nicht vorschnell Gber die vorgebrachten Exempel zu urteilen, sondern sich
selbst in Frage zu stellen. In genau diesem Sinne fordern auch die Bilder Bruegels letztlich eine
selbstironische Haltung des Betrachters, der - involviert, weil amisiert schauend - sich nur bedingt
vom Gegenstand seines Spotts distanzieren kann. Auch wenn Gibson seinen Epilog mit "Taking
laughter seriously" (iberschreibt, verfehlt er doch diese Pointe des "serio ludere”.

So zeigen seine abschlieBenden Bemerkungen noch einmal in aller Deutlichkeit, dass er sich die
Kunst des Lachens bei Bruegel ganz anders vorstellt: "Bruegel's peasant scenes would have contri-

3/5



ArtHist.net

buted mightily to mealtime socialization and relaxation. And thus, despite their many layers of
social meaning, his peasant revels functioned ultimately, not in 't wyze, but in 't sot, but not as
objects of mockery or moralizing. [...] Bruegel's country revels, | suspect, would more likely have
elicited good-natured laughter as host and guest recalled their own pleasant experiences in the
countryside." (S. 154 f.) Nicht weise sind die Bilder, sondern schlicht nérrisch, ohne dabei aber
spottisch oder moralisch zu sein. Und folgt man dem Autor weiter, so ist es weniger die spezifi-
sche Form der Bilder, die das Geldchter hervorruft, als vielmehr die Erinnerung der urspriinglichen
Betrachter an eigene Erlebnisse. Worin Bruegels genuine kiinstlerisch-humoristische Leistung
besteht, muss so im Dunkeln bleiben.

Gibson will ein positives Bauernbild, harmlose Scherze und wohlwollendes Lachen. Der Betrachter
soll - damals wie heute - die Gemalde ohne intellektuelle Storfaktoren kulinarisch genielRen kon-
nen. Dass Bilder sinnliche Herausforderungen an das Denkvermdgen sein kdnnen, kommt so nicht
in den Blick. Auch die Moglichkeit, dass Auftraggeber in Zeiten der Konfessionalisierung und des
Bildersturms ein vitales Interesse am Verhaltnis von Glaube und Kunst gehabt haben konnten und
dies im Medium des Bildes reflektiert sehen wollten, bleibt jenseits aller Uberlegungen. Doch dies
sind Kritikpunkte, die Gibsons selbstgesteckten Rahmen iiberschreiten. Festzuhalten aber bleibt
die unzureichende Auseinandersetzung mit dem komplexen visuellen Tatbestand der Gemalde
selbst - in Zeiten des Iconic Turn ist solche Bildvergessenheit schwer zu verzeihen. So ist Gibsons
Buch als inspirierende Materialsammlung durchaus zu empfehlen - als Studie zu Pieter Bruegel
und seiner Kunst des Lachens bleibt es weit hinter den geweckten Erwartungen zuriick.

Anmerkungen:

[1] Vgl. etwa Margaret A. Sullivan: Bruegel's Peasants. Art and Audience in the Northern Renaissance. Cam-
bridge 1994; Jiirgen Miiller: Das Paradox als Bildform. Studien zur Ikonologie Pieter Bruegels d.A. Miin-
chen 1999.

[2] Vgl. Hans-Joachim Raupp: Bauernsatiren. Entstehung und Entwicklung des bauerlichen Genres in der

deutschen und niederldandischen Kunst ca. 1470-1570. Niederzier 1986.

[3] Vgl. Svetlana Alpers: Bruegel's Festive Peasants. In: Simiolus 6 (1972/73), S. 163-176; dies.: Realism as
a Comic Mode: Low Life Painting Seen Through Bredero's Eyes. In: Simiolus 8 (1975/76), S. 115-144; Hes-
sel Miedema: Realism and Comic Mode: The Peasant. In: Simiolus 9 (1977), S. 205-219; Svetlana Alpers:
Taking Pictures Seriously: A Reply to Hessel Miedema. In: Simiolus 10 (1978/79), S. 46-50.

[4] Vgl. hierzu allgemein Jiirgen Miiller: Concordia Pragensis. Karel van Manders Kunsttheorie im Schilder-
-Boeck. Ein Beitrag zur Rhetorisierung von Kunst und Leben am Beispiel der rudolfinischen Hofkiinstler.

Miinchen 1993. Speziell zum Bruegel-Bild van Manders vgl. Miiller 1999, S. 11-19.

Empfohlene Zitation:
Bertram Kaschek: [Rezension zu:] Gibson, Walter S.: Pieter Bruegel and the art of laughter, Berkeley, Calif.

[u.a.] 2006. In: ArtHist.net, 10.02.2007. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/146>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemal dem obigen Zitationsvermerk

zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

4/5



ArtHist.net

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

5/5


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

